
 

  
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

ENTRE AS CINZAS DO NEOLIBERALISMO E DOCÊNCIA NO ENSINO MÉDIO: 

DESAFIOS SOCIOLÓGICOS  

 

BETWEEN THE ASHES OF NEOLIBERALISM AND TEACHING IN HIGH 

SCHOOL: SOCIOLOGICAL CHALLENGES  

 

ENTRE LAS CENIZAS DEL NEOLIBERALISMO Y LA ENSEÑANZA 

SECUNDARIA: DESAFÍOS SOCIOLÓGICOS  

 

 
10.56238/bocav25n74-007 

 

Rosimeri Aquino da Silva 

Doutora em Educação  

Instituição: Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 

E-mail: rosimeriaquinodasilva@gmail.com 

 

Lúcia Schneider Hardt  

Doutora em Educação  

Instituição: Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC) 

E-mail: lucia.s.hardt@ufsc.br 

 

Jenniffer Simpson dos Santos 

Doutora em Sociologia 

Instituição: Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD) 

E-mail: simpson.jenniffer@gmail.com 
 

RESUMO 

Neoliberalismo, comunidade e violência são noções que se encontram, em grande medida, articuladas. 

Elas estão profundamente relacionadas nos debates em torno dos problemas sociais, objetos centrais 

do conhecimento sociológico. O artigo propõe o uso da ficção de Octavia E. Butler, A parábola do 

semeador, como um recurso de grande valia para um trabalho crítico e reflexivo bem como a obra de 

Nietzsche - Genealogia da moral, como chave hermenêutica para colocar sob suspeita valores já 

estabelecidos nas instituições, nas religiões, nos fatos, nas normas, nas noções hegemônicas de 

verdade. Defendemos determinada movimentação e disposição para um possível enfrentamento às 

certezas até então constituídas, inclusive no campo científico para análise dos valores e para o estudo 

das problemáticas sociais hodiernas como prioridade para a formação a considerar o ensino médio 

destacando a importância das ciências humanas. 

 

Palavras-chave: Neoliberalismo. Ensino Médio. Sociologia. Genealogia. 

 

ABSTRACT 

Neoliberalism, community and violence are notions that are, to a large extent, interlinked. They are 

deeply related in the debates surrounding social problems, central objects of sociological knowledge.  

This article proposes the use of Octavia E. Butler's fiction, The Parable of the Sower, as a highly 

valuable resource for critical and reflective work, along with Nietzsche's work - Genealogy of Morals, 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-34, 2026 

 

as a hermeneutic key to question values established in institutions, in religions, in facts, in norms and 

in hegemonic notions of truth. We argue for an interrogation of the certainties established until now, 

including in the scientific field for the analysis of values and for the study of today's social problems. 

We consider this a priority for training in secondary education, highlighting the importance of the 

social sciences. 

 

Keywords: Neoliberalism. High School. Sociology. Genealogy. 

 

RESUMEN 

Neoliberalismo, comunidade y violencia son conceptos que se encuentran, em gran medida, 

interconectados. Están profundamente relacionados em los debates sobre los problemas sociales, 

objetos centrales del conocimiento sociológico. Este artículo propone el uso de la ficción de Octavia 

E. Butler, La parábola del semeador, así como la obra de Nietzche, Genealogía de la moral, como gran 

recurso para un trabajo crítico y reflexivo y herramienta hermeneútica para cuestionar valores ya 

estabelecidos em las instituiciones, religiones, hechos, normas y en nociones hegemónicas de la 

verdad. Defendemos un posible interrogación de las certitumbres hasta ahora, incluso em el campo 

científico para el análisis de los valores y para el estudio de los problemas sociales actuales. 

Consideramos esto como prioridade para la formación en la docencia de escuela secundaria, 

destacando la importancia de las ciencias humanas. 

 

Palabras clave: Neoliberalismo. Escuela Secundaria. Sociologia. Geneologia.



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

1 INTRODUÇÃO 

O estudo da obra Genealogia da moral, de Nietzsche (2020), possibilitou a nossa aproximação 

com um pensamento corrosivo. Ele nos provoca, sobremaneira, para a subversão das formas 

tradicionais de pensar, quando, de início, são colocadas sob suspeita noções de bom e de mau, de bom 

e de ruim, para questionar os valores morais balizadores das relações em sociedade. Noções essas, em 

certa medida, consensualizadas nas perspectivas teóricas sobre as quais nos apoiamos. Muito embora 

persistam críticas direcionadas a apropriações indevidas, por serem dualizadas, dogmatizadas, como, 

por exemplo, de argumentos freireanos, marxistas, e especialmente de tradição positivista, não é 

incomum categorizarmos, atribuirmos juízos de valor, dividirmos e avaliarmos o mundo social, assim 

como as relações que o constituem, utilizando noções de certo e de errado, bom e mau. A partir da 

leitura de Nietzsche, na nossa compreensão, somos convidadas a colocar sob suspeita valores já 

estabelecidos nas instituições, nas religiões, nos fatos, nas normas, nas noções hegemônicas de 

verdade. Ao pensamento é exigida determinada movimentação e determinada disposição para um 

possível enfrentamento às certezas até então constituídas, inclusive no campo científico.  

Nietzsche é de fato um pensador “radical” no sentido de estar disposto a cirurgicamente 

investigar o seu tempo e a decadência em andamento. Ele é, ainda, um moderno, mas apesar disso 

consegue livrar-se do otimismo próprio desse tempo e afirmar-se como um destruidor de ídolos. Seu 

pensamento é desconcertante, uma vez que ao derrubar ídolos da modernidade parece colocar-se em 

oposição a muitos valores que consideramos conquistas do Ocidente como afirma Matteo (2010, p. 

118), por exemplo: democracia, igualitarismo, solidariedade, compaixão, direitos humanos etc. Na 

verdade, conforme afirma Saar, “Nietzsche partilha com Tocqueville, Stirner, Kierkegaard e Marx um 

profundo ceticismo em relação a imagens simplistas de transformação social orientadas para o bem” 

(2021, p. 33). A ideia de melhoria social definida como um projeto simples é recusado radicalmente 

por Nietzsche e de forma muito singular que inclusive vai diferenciá-lo dos demais pensadores. 

Matteo interpreta as críticas nietzschianas da modernidade a partir da Genealogia da moral e 

afirma: “penso que não seja improcedente se utilizar da chave psicológica e clínica para articular as 

críticas dirigidas à modernidade com o diagnóstico e prognóstico das patologias próprias do homem 

moderno” (2010, p. 120).  

Matteo nos convida a pensar com Nietzsche, contra ele e, se possível, para além dele. Ler a 

obra Genealogia da moral exige uma lentidão, avessa ao homem moderno, sempre apressado. 

Nietzsche apresenta-se como um médico da cultura e estende essa crítica a uma longa duração, 

praticamente avaliando mais de dois mil anos. Uma cultura que fez adoecer, criando a culpa, o 

ressentimento e ideais avessos à própria vida. Os modernos, mesmo supostamente otimistas, por vezes 

são mais doentes que os antigos, percebe-se um agravamento de muitas patologias e o filósofo dedica-

se a descrevê-las e analisá-las. Na obra Genealogia da moral Nietzsche afirma: “os doentes são o maior 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

perigo para a humanidade, não os maus, não os “animais de rapina” (2009, p. 118). Estes, os enfermos, 

olham para a vida sem força, envenenam sua potência, mas ao mesmo tempo querem representar a 

justiça, o amor, a prudência e vivem entre nós “como queixas vivas, como advertência a nós mesmos, 

como se a saúde, a robustez, a força e a valentia fossem vícios que devêssemos expiar amargamente” 

(Nietzsche, 2009, p. 118). 

Assim, ler Nietzsche como crítico exige tempo para entender o que ele quer expressar ao falar 

dos enfermos, dos doentes, dos ressentidos que ainda assim desejam apontar um tipo de sociedade. 

Para o filósofo, nesses homens existe rancor, sede de vingança, contestação de qualquer felicidade 

enquanto existir misérias. Mas indaga Nietzsche: seria justo duvidar do direito à felicidade? Os 

decadentes e doentes abrigam-se em líderes do mesmo tipo, afinal, dominar os que sofrem produz uma 

confiança dos doentes e passa a ser para eles um “escudo, um mestre, um tirano, um deus. Tem que 

defender o seu rebanho - contra quem?” (2009, p. 121).  A luta é contra os sãos, pois ali tem força, 

potência, e o ofício do sacerdote é domesticar, para Nietzsche, fazer adoecer. Se existe mal-estar, 

alguém é culpado, que para os degenerados a causa é a potência dos sãos! 

Compreender Nietzsche nessa direção nos afasta de julgamentos morais de seus argumentos, 

ele está colocando em questão que a modernidade segue cultivando os fracos com a intenção de 

dominá-los e para isso precisa enfrentar os sãos, criar culpas, produzir o bem e mal. O que fica evidente 

para o filósofo é que existe um menosprezo do mundo e da vida real em troca de uma esperança por 

um mundo melhor, mesmo que sem previsão nenhuma dessa possibilidade. Nasce um desgosto de si 

mesmo e uma aposta plena na ideia de coletividade. Cultiva-se uma moralização generalizada para 

produzir um mundo outro, “toda a cultura europeia está infectada de um certo tipo de religião, arte, 

direito, ciência, filosofia, política, mundo do trabalho, literatura que conduz a um apequenamento e 

nivelamento do homem europeu” (Matteo, 2010, p. 127). 

Segundo Saar (2021), Nietzsche resiste e ataca os discursos de transformação e de progresso: 

 

Da perspectiva de Nietzsche, portanto, as quatro imagens tradicionais de melhoria social têm 

um problema com o indivíduo, assim como têm, também, um problema com o objetivo da 

transformação. Em outras palavras, elas não são nem boas explicações e nem bons modelos de 

mudança: o primeiro programa de transformação (formativo) é ingênuo, o segundo 

(esclarecimento) é irrealista, o terceiro (revolução) é autoritário, e o quarto (insurreição) é sem 

direção. O quadro clássico de propostas filosófico-políticas está assim esgotado. Nietzsche 

poderia então ser compreendido como um pensador que abandona o próprio programa de 

transformação e procura outros princípios e conceitos orientadores. No entanto, como sugerido 

aqui, também se pode compreendê-lo como alguém que não desistiu do movimento de busca, 

mas que anseia por uma transformação nova e diferente. (Saar, 2021, p. 42). 

 

Nesse cenário continua sendo possível “pensar com Nietzsche”, pois parece ter razão quando 

afirma que “as instituições e as práticas modernas criaram indivíduos desprovidos de liberdade, fracos 

e infelizes” (2021, p. 43), e a potência de seu pensamento reside em sua crítica a este panorama 

exigindo de forma prioritária a crítica de si mesmo. Assim: 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

Que o si mesmo modificado, o sujeito que mudou a si mesmo, seja o objetivo deste programa 

de transformação significa apenas que ele não pode ser nenhum outro (ou mais ninguém). A 

“sociedade” – talvez malquista por Nietzsche como uma abstração perigosa – não pode ser 

modificada de forma simples e absoluta, pois ela consiste nos corpos, espíritos, movimentos e 

comunicações dos seus componentes, e estes são, antes de qualquer coisa, indivíduos em 

constante interação uns com os outros e em contínua interação com os seus ambientes físico e 

espiritual não humanos. São sujeitos determinados em formas determinadas que constituem a 

sociedade e que produzem constantemente a sociedade. A transformação deles é transformação 

social, esta mudança visa a eles, e ela só pode ser mudança dos sujeitos em si mesmos, 

mudança de si mesmo. (Saar, 2021, p. 45-46). 

 

2 ANÁLISE DE UM PROJETO: DOCÊNCIA E CONHECIMENTO SOCIOLÓGICO 

Assim, e levando em consideração os argumentos e críticas de Nietzsche, somos convidados a 

retomar  a compreensão de temas pertinentes ao nosso projeto de pesquisa1, cujo recorte, na presente 

escrita, consiste em analisar o livro A parábola do semeador, de Octavia E. Butler (2018), procurando 

ressaltar aspectos presentes nessa ficção adequados para a compreensão de questões sociais 

contemporâneas, tais como violência, neoliberalismo e comunidade, e analisar como seria uma 

proposta de transformação dessa condição.  

A relação com a educação, com temas pedagógicos vinculados a ela, decorre da assertiva de 

que o estudo de problemáticas sociais hodiernas é objeto fundamental das ciências humanas. As 

ciências sociais, especialmente a disciplina de sociologia, voltada para o ensino médio, têm se dedicado 

a reflexões em torno de questões pertinentes, por exemplo, à violência, ao meio ambiente, ao contexto 

econômico, social e político, às relações sociais2, às relações de gênero entre outras. Nesse âmbito, 

conteúdos curriculares relativos à organização das instituições, do sistema econômico e dos dilemas 

decorrentes das relações entre as pessoas, estabelecidos em diferentes esferas do social, têm sido objeto 

de preocupação de professores atuantes nessa modalidade de ensino, sobretudo no que diz respeito à 

forma de abordagem desses conteúdos.  

Neoliberalismo, comunidade e violência são noções que se encontram, em grande medida, 

articuladas. Elas estão profundamente relacionadas nos debates em torno dos problemas sociais, 

objetos centrais do conhecimento sociológico, e o trabalho, a interpretação sobre os seus significados, 

podem ser considerados de difícil tratamento no contorno da disciplina, visto não só a complexidade 

que os constitui, mas, também, no que concerne aos aspectos metodológicos. Não é incomum, de 

acordo com relatos de professores3, que ocorram queixas feitas pelos alunos sobre o excesso de 

teorizações, sobre leituras e conteúdos propostos pela disciplina, à primeira vista, distanciados da 

realidade de todos.  

 
1 Projeto: “Comunidade, Cidadania e Imaginação Política”, cadastrado no Grupo de Pesquisa no CNPq: Território, discurso 

e identidade e na Linha de pesquisa: Psicossociais, da referida universidade. 
2 A referência ao ensino de sociologia no ensino médio decorre de nossa experiência na formação de professores para essa 

modalidade de ensino, assim como nossa atuação em cursos de qualificação, extensão e pós-graduação no campo 

humanístico. 
3 Nos referimos a falas extraídas de relatórios de Estágio de Docência, produzidos por alunos da Licenciatura em Ciências 

Sociais/ UFRGS, onde ministramos aulas nos últimos 10 anos. 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

 A literatura, o cinema, a música têm sido grandes aliados dos professores para a abordagem 

dos conteúdos sociológicos, suas formas de expressão podem ser bastante atraentes para as novas 

gerações de alunos neles socializados. Determinadas sensibilidades podem ser, por assim dizer, 

acionadas para além de um conhecimento pretensamente técnico, racional, informativo. Dessa forma, 

sugerimos que o uso da ficção de Octavia E. Butler, A parábola do semeador, pode ser de grande valia 

para um trabalho crítico e reflexivo na disciplina de sociologia, no que tange aos debates em torno das 

problemáticas supracitadas. Procuramos contar essa ficção, cotejando-a com alguns argumentos do 

campo humanístico dedicados a essas noções e, conjuntamente, são propostas formas de abordagem 

para o ensino de sociologia, assim como para outros ensinos voltados para os conhecimentos das 

ciências humanas. Argumentos de Nietzsche, presentes na Genealogia da moral também são trazidos, 

com vistas a “martelar” compreensões alcançadas rapidamente na primeira aproximação que tivemos 

com a ficção de Octavia E. Butler.  Assim, estamos dispostos a pensar com o filósofo, ainda que 

também contra ele e para além dele, como sugerido por Matteo. 

 

3 VIOLÊNCIA, NEOLIBERALISMO E A FICÇÃO 

A ficção A parábola do semeador, de Octavia E. Butler, ocorre de 2024 a 2027 em um Estados 

Unidos da América apocalíptico, onde impera a violência, a desigualdade, a deterioração do meio 

ambiente e das relações sociais. Ela é contada por Lauren Olamina, uma jovem mulher negra que vive 

com sua família formada pelo pai, madrasta e irmãos, num bairro murado. Trata-se de uma pequena 

comunidade onde vivem diversas pessoas: negras, latinas, brancas e orientais. Todos são pobres, e eles 

mesmos realizam a segurança do bairro. As crianças são ensinadas desde cedo a atirar, pois os serviços 

de segurança prestados pelo governo são cobrados, assim como o trabalho dos bombeiros e dos 

profissionais da saúde.  

O bairro da narradora Olamina é um dos poucos que ainda restam, a maioria das pessoas desse 

país em ruínas vive nas ruas, expostas a todo tipo de brutalidade, as pessoas habituaram-se a agir com 

violência umas com as outras, os estupros, os roubos, os assassinatos são comuns. Incêndios são 

constantes, a água é comprada e rara, os empregos são poucos e precários. Aqui, nos é apresentada 

uma alegoria de comunidade, marcada pelo medo e pela insegurança. Nela, a violência está na ordem 

do dia, no cotidiano e as noções de bom e mau, bom e ruim poderiam, por assim dizer, reinterpretadas, 

adequadas a essas circunstâncias, à medida que se trataria de um contexto de exceção se consideramos 

que esse tipo de violência não é frequente para a maioria das comunidades.  

Poderíamos problematizar esta última afirmativa a partir de questionamentos sobre tipos de 

violência que seriam comuns a determinadas comunidades e não a outras, no espaço e no tempo que 

denominamos como próprios do mundo real. E se, de fato, a violência, lida nesse livro, não se aproxima 

do dia a dia de muitos, entre outros aspectos relativos à grande empiria própria desse fenômeno social. 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

De forma desafiadora, também poderíamos questionar: como pensar as noções de bom e mau num 

contexto apocalíptico como esse que se desenha na ficção de Octavia E. Butler? Essas palavras podem 

suscitar compreensões diferenciadas, conforme a perspectiva que nos amparamos para avaliar a vida 

social?  

Uma objeção à problemática apontada seria, talvez, a compreensão de que os argumentos 

trazidos por Nietzsche não se refiram a um entendimento completo, sedimentado, sobre as noções de 

bom e mau; com ele (2020, p. 44-45) aprendemos: 

 

Os dois valores opostos, “bom e mau”, “bom e malvado” travaram durante milhares de anos 

um combate terrível e embora seguramente o segundo valor seja há muito tempo 

preponderante, não faltam ainda hoje áreas onde o combate continua indefinido. (...) O símbolo 

desse combate, traçado em caracteres legíveis no decorrer de toda a história da humanidade 

até hoje, é o seguinte: “Roma contra a Judeia, a Judeia contra Roma”. (...) Os romanos eram 

de fato os fortes e os nobres, mais que todos os povos da terra (...). Os judeus, pelo contrário, 

eram por excelência o povo sacerdotal do ressentimento, dotado de uma genialidade ímpar em 

matéria de moral popular. 

 

As análises de Nietzsche abarcariam determinado tempo histórico, em que foi possível detectar 

uma distinção entre as moralidades de senhores e as moralidades dos escravos. Ele procurou pelas 

origens e encontrou determinadas condições, onde lideranças religiosas passaram a considerar a si 

próprias como boas, visto o ressentimento que sentiam frente às características de superioridade, 

autoconfiança e orgulho, próprias dos nobres. Na leitura de Maudemarie Clark (2017, p. 8) ocorreu, 

de acordo com a genealogia nietzschiana, ao longo do tempo, uma revolta escrava nascida desse 

ressentimento dos religiosos, da inveja que sentiam dos nobres. Como resultado, humildade, mansidão, 

impotências e beatitudes transformaram-se em virtudes.  

A compreensão que temos dessas leituras é a de que valores, moralidades, definições sobre o 

bem e o mal são contingentes, são resultantes de construções sociais como essas analisadas pelo 

filósofo. Eles podem surgir em determinadas conformações históricas, desaparecer, ressurgir de outras 

formas, ou mesmo sofrer inversões. Nesse âmbito de entendimento, valores não podem ser reduzidos 

a essencialidades ou a uma única verdade incontestável. Na ficção que procuramos analisar há uma 

grande dificuldade em ler suas personagens como essencialmente boas ou essencialmente más. As 

circunstâncias, o caos que se instala coloca em xeque, por assim dizer, entendimentos hegemônicos, 

presentes na cultura de massa, sobre quem seriam os heróis (as pessoas boas e corajosas) e os bandidos 

(as pessoas más e covardes).  

Olamina trabalha numa escola da comunidade alfabetizando crianças, trata-se de uma jovem 

singular: ela é curiosa, obstinada, corajosa, questionadora, audaciosa e inteligente, o que remete a 

protagonistas heroínas das produções cinematográficas, das séries e dos contos de ficção científica. 

Excepcionalmente, nessa história, essa personagem principal é uma menina negra, visto a histórica 

ausência e mesmo o apagamento dessas pessoas na maioria das ficções. Ela lê sobre plantas, sobre 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

astronomia, estuda mapas e tem uma mochila com itens indispensáveis para uma possível fuga, pois 

desconfia que a segurança e a forma de vida das pessoas do seu bairro são extremamente frágeis. Ela 

sofre da síndrome de hiperempatia, uma doença da época, denominada pelos médicos de “síndrome 

orgânica ilusória” que a faz sentir a dor e o prazer das pessoas próximas. Nas suas incursões fora dos 

muros da comunidade, era comum deparar-se com pessoas desabrigadas que viviam nas ruas, 

malnutridas, doentes, drogadas, bêbadas, feridas. Olamina tentava não olhar para aquelas pessoas, pois 

a síndrome fazia com que ela absorvesse parte dos sofrimentos delas. 

Olamina auxilia o pai, que é um pastor batista, nos cultos do bairro, embora não acredite no 

Deus que ali é adorado. É notável o questionamento crítico que Olamina faz aos pressupostos religiosos 

presentes, de diferentes maneiras, na sua comunidade, ela os enxerga como fantasiosos, nocivos e 

distantes da realidade que ela faz parte e observa. Onze famílias viviam nessa comunidade. Os adultos, 

na sua grande maioria, acreditavam que os bons tempos iriam voltar. Batismos, cultos eram realizados, 

o treinamento para o uso de armas, inclusive realizado pelas crianças, lhes davam uma sensação de 

segurança dentro de seus muros, apesar dos perigos que os cercavam. Diz ela:  

 

Tenho pensado muito em Deus ultimamente. Tenho prestado atenção no que as outras pessoas 

acreditam – se acreditam, e nesse caso, no tipo de Deus que acreditam. (...) Deus é só o modo 

que os adultos têm de tentar nos assustar para fazermos o que querem. Muitas pessoas parecem 

acreditar em um Deus-paizão, em Deus-tira-durão ou um Deus-rei-supremo. (...) Algumas 

pessoas dizem que Deus é um espírito, uma força, uma realidade maior. (...) Existe um Deus? 

Se existe, ele (ela, isso) se importa conosco? (Butler, 2018, p. 25-26). 

  

Nos Estados Unidos dessa ficção ainda existem políticos, eles prometem trazer a ordem, a 

riqueza e a glória da nação nos moldes do passado. Um deles foi eleito, sua promessa é de, logo após 

sua posse, desmantelar programas dispendiosos e inúteis e fazer com que as pessoas voltem a ter 

trabalho, a partir da alteração das leis trabalhistas restritivas como a exigência de salário-mínimo, assim 

como modificações em leis de proteção ao meio ambiente.  

Tornados, terremotos e geadas são comuns, pois ocorreram alterações significativas no clima 

em decorrência da destruição do meio ambiente. Doenças como a cólera e o sarampo matam as pessoas 

pobres que não têm como pagar por vacinas, muitos são os desempregados, analfabetos, famintos e 

desabrigados. O caos, a violência e a miséria estão cada vez mais próximos da comunidade de Olamina. 

Ladrões arrancam frutas dos seus pomares e pisoteiam o restante das plantações, os moradores do 

bairro formam guardas regulares. Há uma droga disseminada na população externa à comunidade que 

faz com que seus usuários causem incêndios. Uma senhora, moradora do bairro, foi assaltada e 

estuprada dentro de casa, apesar das armas, dos cuidados com a segurança e dos muros do bairro. 

Muitos tiros são ouvidos, rajadas e estampidos, durante o dia e a noite, uma criança foi morta com um 

tiro que veio de fora do portão. Algumas pessoas vivem nas calçadas próximas ao bairro, isso é ilegal, 

os policiais as atacam, roubam o que elas têm de valor, deixando-as mais miseráveis e enfurecidas.  



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

Olamina sente que é só uma questão de tempo para sua comunidade ser destruída e se prepara 

para a mudança, organizando um pequeno pacote de sobrevivência, um kit de fuga composto por uma 

machadinha, panelas pequenas de metal, um cantil antigo e uma garrafa de plástico, palitos de fósforo, 

uma muda de roupas, sapatos, faixas para curativos, farinha, frutas secas entre outros itens. Ela diz: 

“Guardei tudo isso dentro de duas fronhas velhas, uma dentro da outra para reforçar. Enrolei as fronhas 

dentro de um saco de cobertor e amarrei com uma das cordas de varal para poder pegá-la e sair correndo 

sem perder nada (...)” (Butler, 2018, p. 104). A menina também lê livros antigos sobre emergências 

médicas, kits para terremotos, plantas nativas, cultivo, construções de madeira etc.  

Entretanto, ao expor suas preocupações de que todos deveriam estar preparados para o 

enfrentamento das situações perigosas que iriam se tornar de maior proporção, foi repreendida por seu 

pai que a acusou de deixar as pessoas em pânico. Compreende-se, na passagem acima, a distinção 

dessa personagem das outras pessoas de sua comunidade no que se refere às suas ações e valores. 

Brandão (2018) auxilia nessa compreensão ao apontar que o objetivo central da Genealogia da moral 

consiste em avaliar o valor dos valores morais. A vida, entendida como vontade de potência, é 

escolhida por Nietzsche como critério para uma crítica dos valores morais, à medida que ele questiona 

se tais valores obstruíram ou promoveram até agora o crescimento do homem. Se indicam miséria, 

empobrecimento, degeneração da vida. Se revelam, por outra via, plenitude, coragem, força, vontade 

da vida etc.  

 Olamina opunha-se às crenças da maioria dos moradores de sua comunidade de que os bons 

tempos iriam voltar, de que bastava ter fé e de que todos deveriam permanecer passivos, mansos e 

submissos, vivendo suas vidas de forma cotidiana e normal. Em termos nietzschianos poderíamos 

pensar essas pessoas como dotadas de um tipo de moralidade escrava, suas vidas, nesse contexto, eram 

deterioradas, entretanto, pareciam acreditar que: 

 

(...) só os miseráveis são bons, os pobres, os impotentes, os pequenos são os bons, e ainda 

aqueles que sofrem, os necessitados, os enfermos, os doentes, os feios são também os únicos 

seres piedosos, os únicos abençoados por Deus, só para eles existe a bem-aventurança (...). 

(Nietzsche, 2020, p. 29).  

 

Olamina, por seu turno, não se vê como alguém sofredora, humilde e destruída frente a um 

Deus todo-poderoso e diz que “(...) Deus existe para ser moldado, e que assim o será, com ou sem 

nosso planejamento, com ou sem a nossa intenção” (Butler, 2018, p. 38). Ela vê as mudanças como 

inevitáveis, acredita que é necessário lutar e estar preparada para isso sem ilusões de permanência. 

Denomina seu sistema de crenças de Semente da Terra, ao observar que as plantas espalham suas 

sementes através dos ventos, das águas, dos animais, elas viajam, não ficam paradas aguardando a 

extinção. Nas suas palavras: “Eu sou Semente da Terra. Qualquer pessoa pode ser. Um dia, acho que 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

seremos muitos. E acho que teremos que espalhar nossas sementes cada vez mais longe desse lugar 

moribundo” (Butler, 2018, p. 101).  

Compreendemos que os valores de Olamina assemelham-se ao que Nietzsche denomina de 

valores dos nobres, dos guerreiros, dos fortes, dos líderes, daquelas pessoas dotadas de uma força ativa 

e de coragem frente aos desafios reais da vida. Esses são valores que nascem “(...) de uma triunfante 

afirmação de si mesma” (Nietzsche, 2020, p. 32). Embora esse autor identifique como homens nobres 

heróis homéricos, aristocratas guerreiros romanos, germânicos, japoneses, vikings escandinavos, como 

esclarece Brandão (2018), e a heroína da ficção analisada seja uma menina negra, em diversas 

passagens do livro verificamos a postura guerreira, criativa e corajosa dessa menina. Somente os 

homens são fortes, lutadores e conquistadores? A partir desse questionamento, entendemos que a 

análise dessa personagem, junto a alunos do ensino médio, em discussões relativas ao conceito de 

gênero, por exemplo, poderia ser de grande valia nas aulas de ciências humanas. Assim como 

questionamentos sobre a misoginia de Nietzsche e de outros pensadores ocidentais: tal postura invalida 

suas contribuições para o conhecimento de problemáticas contemporâneas?  

O diagnóstico de Olamina sobre se lugar é em grande parte sombrio, mas também promove 

algumas aberturas e expectativas ainda que não em curto prazo. Qual seria a estratégia de Nietzsche 

para enfrentar esse diagnóstico apontado por Olamina? Proteger-se dos doentes, garantir uma espécie 

de “abstinência dos ideais ascéticos” (Matteo, 2010, p. 132), evitar uma moralidade desligada da vida. 

Nesse ponto talvez seja necessário também pensar contra Nietzsche, ou seja, criando intervenções em 

nosso tempo, diferente do tempo do filósofo, sem deixar de problematizar qualquer domesticação e 

otimismo pronto para nos capturar. Em nosso tempo as estratégias estão ainda mais sofisticadas e, por 

vezes, onde imaginamos estar protegidos acabamos capturados por armadilhas que nos convertem em 

espíritos cativos. Olamina não se encaixa nessa categoria, é um espírito livre, não se vê, como já 

apontamos acima, como alguém sofredora, humilde e destruída, ela vê mudanças como inevitáveis, 

sabe que precisa lutar sem ilusões de encontrar um paraíso. 

Nesse ponto voltamos a Nietzsche para compreender que nele também existe uma vontade de 

mudança; contudo, o modelo do filósofo é “dirigido contra o essencialismo das visões humanistas que 

acreditam que a meta já está predeterminada, e contra o esquecimento do sujeito ou do si mesmo 

comum a projetos políticos que querem implementar um programa ou agenda supostamente objetiva 

e razoável” (Saar, 2021, p. 47). Vale destacar que esta não é uma proposta individualista, já que toda 

individualidade é relacional e também um cuidado de si mesmo em meio ao cenário de conexões entre 

humanos. 

Algumas cidades nessa distopia de Octavia E. Butler são privatizadas. As terras, outrora 

públicas, tornaram-se propriedades de grandes empresas. Elas dominam a agricultura e a água, a 

energia solar e eólica, grandes terrenos são comprados por preços aquém de seus valores. Muitos 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

jovens estão desempregados, leis trabalhistas inexistem. As pessoas aceitam trabalhar por salários 

menores em troca de alimentos e moradia, independente de suas formações: enfermeiros, professores, 

profissionais de diversas áreas (inclusive doutores). Os salários são insuficientes para a sobrevivência, 

os funcionários tornam-se devedores das empresas, assim são explorados num tipo de escravidão 

relacionada às dívidas.  

É possível pensar que A parábola do semeador figura uma espécie de neoliberalismo no limite, 

seria algo quase caricatural (ao recorrer-se ao otimismo), um exagero interpretativo das condições de 

vida da atualidade, ou mesmo do que elas poderiam se tornar, na comparação com o dito “mundo real”. 

Contudo, desde o início dos anos 2000, destacam-se pesquisas, em grande medida oriundas do campo 

sociológico, que apontam a precarização das condições de vida de parte significativa da população 

mundial. O estudo de Gustavo Busso (2001) aborda essas condições. Ao discorrer sobre 

vulnerabilidade social na América Latina, o autor define que a insegurança e a incerteza sobre o futuro 

são sensações que acometiam muitas pessoas, elas seriam alguns dos efeitos das modificações das 

condições de vida, do acesso aos empregos, à moradia, ao consumo, aos serviços. Muitos estariam 

sofrendo impactos de conjunturas econômicas voláteis, dos empregos precários e do aumento da 

informalização do trabalho, soma-se a eles, o gradual afastamento dos Estados na prestação de serviços 

relativos à saúde, segurança e educação (Busso, 2001, p. 3).  

No estudo As ruínas do neoliberalismo, de Wendy Brown (2019), encontramos, por outro viés 

analítico, a tese de que a fase atual do neoliberalismo levou à ascensão da política antidemocrática a 

partir do desmantelamento da sociedade civil e da intensificação do neoconservadorismo, cujo 

propósito seria reconfigurar a nação como família e em empresa privada. Essas ruínas são 

materializadas numa moral ressentida e em práticas niilistas. Há um contexto fértil para o 

ressentimento, um sentimento presente no comportamento de homens incapazes de lidar com suas 

próprias fraquezas, fundamental na filosofia nietzschiana para o entendimento dos valores que ressoam 

até os nossos dias.  

Benedetto Vecchi, na introdução do livro Identidade, de Zygmunt Bauman (2005, p. 8, 11), faz 

referência aos estudos de Bauman, especialmente às mudanças sociais, radicais e irreversíveis por ele 

apontadas, mudanças que vêm acontecendo na contemporaneidade. Trata-se de uma “grande 

transformação” que vem afetando estruturas estatais, condições de trabalho, relações entre os Estados, 

subjetividade coletiva, produção cultural, vida quotidiana, relações entre o eu e o outro. Junto a todas 

essas transformações, assiste-se paulatinamente ao colapso do Estado de bem-estar social e uma 

crescente sensação de insegurança.  

A partir desses quadros, onde a ficção a que nos debruçamos e o “mundo real”, analisado por 

esses estudiosos das sociedades atuais, parecem de grande proximidade, especialmente no que tange 

aos aspectos brutais, cabem várias indagações: como nesses contextos é possível o convívio social? A 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

comunidade num mundo em ruínas ainda é possível? O que une as pessoas? Compreendemos que tanto 

a ficção quanto a realidade desenham situações de grande complexidade, cujo entendimento desenha-

se como momentâneo e sujeito a objeções. 

 

4 A COMUNIDADE POSSÍVEL 

Quando a comunidade é atacada, somente Olamina e um casal de jovens como ela conseguem 

sobreviver, Zahra e Harry. Suas famílias foram assassinadas, os pais, as crianças, os idosos. As 

mulheres foram estupradas independente de suas idades e as casas foram saqueadas e incendiadas por 

pessoas sob efeito da droga que causava prazer com o fogo.  

Os jovens saem pelas estradas repletas de situações perigosas, conhecem outras pessoas que 

vão se juntando a eles, pessoas que também sofreram inúmeras perdas e crueldades: Travis, Natividad 

e seu bebê, Taylor (um homem mais velho), duas irmãs, Allie e Jill, Justin de 3 anos, Emery e sua filha 

Tori (as mais miscigenadas do grupo, pai japonês, mãe negra, marido mexicano), Grayson e sua filha 

Doe. Eles permanecem juntos porque é a única forma de sobreviver, e, apesar de inicialmente não 

levarem a sério as ideias de Olamina sobre a formação de uma nova comunidade, denominada Semente 

da Terra, essas pessoas se unem a ela e passam a ter esperanças.  

Olamina idealiza a formação dessa nova comunidade, apontando para a necessidade de ação, 

de força, de criatividade, de busca de novos horizontes, ela diz:  

 

Teremos que tomar cuidado com o modo com que permitiremos que nossas necessidades nos 

moldem. Mas devemos ter terra arável, um fornecimento certo de água e liberdade suficiente 

para podermos nos estabelecer e crescer. (...) Poderíamos também oferecer educação e serviços 

de leitura e escrita a adultos analfabetos. (...) Tantas pessoas, adultos e crianças, são 

analfabetos hoje em dia... Talvez conseguíssemos fazer isso – cultivar nossos alimentos, 

prosperar para que nós e nossos vizinhos nos tornemos algo novo em folha. A semente da terra. 

(Butler, 2018, p. 277). 

 

Apesar de todo o contexto, essas pessoas, lideradas por Olamina, precisam fazer planos, isso 

lhes dá esperança, lhes dá um tipo de segurança e a sensação de que não estão abandonados, perdidos 

e sós. Trata-se de uma tentativa de controle sobre o incontrolável, o futuro? Talvez, mas dificilmente 

os seres humanos em situações como essas abririam mão de tais crenças.  

Zahra Moss, uma das sobreviventes do antigo bairro que acaba se tornando uma das primeiras 

seguidoras das ideias de Olamina, diz: “Não me importo com o espaço sideral. Pode ficar com essa 

parte. Mas se quiser criar uma espécie de comunidade na qual as pessoas cuidam umas das outras e 

não têm que enfrentar pressões, estou com você” (Butler, 2018, p. 276). O propósito de Olamina 

consiste em formar uma espécie de coletividade que fosse capaz de sobreviver de maneira 

autossustentável com pretensões de plantar seu próprio alimento numa terra que passaria a ser de uso 

dessa comunidade por se formar. Na análise dessa passagem podemos recorrer aos clássicos da 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

sociologia, destacaremos dois estudiosos que se dedicaram ao tema da comunidade: Ferdinand Tönnies 

e Émile Durkheim. 

 Tönnies (1995) fazia uma distinção por oposição entre comunidade (gemeinschaft) e sociedade 

(gesellschaft). Para Tönnies, a comunidade seria o lugar de um grupo homogêneo, coeso, demarcado 

espacialmente, cujo entendimento de suas regras sociais se daria de maneira tácita através de arranjos 

de parentesco, vizinhança e amizade. O contrário disso assumiria a forma da sociedade, ou seja, um 

espaço sem fronteiras delimitadas, baixa relação de coesão e de intimidade, o que levaria à 

intensificação da individualidade e da diferenciação de seus membros, cujas regras se dariam através 

do aumento dos contratos sociais. No entendimento desse autor, “a comunidade possui um 

entendimento tácito, ela se reconhece. É esse entendimento tácito que faz com que as pessoas 

permaneçam unidas apesar de todos os fatores que as separam” (Mocellim, 2011, p. 16). O impasse 

entre o que une e o que separa as pessoas é assim respondido pelo autor: “Enquanto na comunidade os 

homens permanecem essencialmente unidos, na sociedade eles estão separados, apesar de tudo que os 

une” (TÖNNIES, 1995, p. 252).  

As noções de comunidade e sociedade entendidas por Tönnies apresentam ressonâncias nos 

conceitos de solidariedade orgânica e mecânica de Durkheim. Isso porque o trabalho como um fato 

social analisado por Durkheim apresenta uma função social que não se restringe à dimensão econômica 

como meio de subsistência, o trabalho é compreendido pelo autor como forma geral de solidariedade 

social, uma dádiva mútua.  

Na solidariedade mecânica opera um direito coercitivo cujo propósito consiste em punir os 

indivíduos que agem contra as normas que regem o vínculo moral do grupo. Enquanto na solidariedade 

orgânica o direito que a rege é restitutivo, ou seja, uma infração moral não é meramente punida como 

exemplar porque há uma variedade maior de regras de organização social que caracterizam uma vida 

em sociedade e maior diferenciação dos membros que a compõem. Nessa acepção, uma comunidade 

opera uma solidariedade mecânica e uma sociedade opera uma solidariedade orgânica. Nota-se que, 

para esses autores, comunidade e sociedade são diferenciadas de acordo com o grau de complexidade 

que as caracterizam. Isto é, as comunidades seriam menos complexas em oposição ao conceito de 

sociedade. Bauman, por seu turno, afirma que, apesar de comumente definir-se comunidades de vida 

e destino, onde as pessoas vivem juntas numa espécie de ligação absoluta ou se fundem por ideias e 

princípios, é necessário reconhecer que o pertencimento a elas “(...) não têm a solidez de uma rocha, 

não são garantidos para toda a vida, são bastante negociáveis e revogáveis” (2005, p.23).  

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Olamina argumenta sobre as dificuldades de viverem em determinado local de propriedade de 

um dos companheiros do grupo que se formou na estrada, afinal, não existem garantias seguras nessa 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

sociedade dizimada em todos os sentidos. Provisoriamente, eles parecem obter proteção nesse grupo 

familiar que foi criado na estrada e são necessárias medidas para se manter à distância os perigos. A 

necessidade de bem-estar, presente em todos nós, é condição que não é negada por Nietzsche, mas é 

preciso cautela, pois toda segurança vem acompanhada pela presença de um espírito dominador e da 

exigência de uma obediência.  

Voltando a pensar com Nietzsche, vale refletir sobre a necessidade de uma comunidade, já que 

sempre estão envolvidos valores. A segurança exige obediência a eles. Seria necessário, como afirma 

Nietzsche, explicar melhor, investigar todas as tábuas de valores e quanto o “tu deves” embota nossa 

singularidade. O debate em torno do bem da maioria e o bem da minoria merece nossa atenção, é 

preciso indagar-se por que o primeiro sempre nos é apresentado como superior ao mesmo tempo que 

não problematiza o que significa dar à maioria o direito de afirmar a vida de uma determinada forma 

e em geral em função de uma narrativa salvacionista. 

 Olamina acredita que se todos trabalharem juntos e tomarem cuidados isso pode se tornar 

possível, construir uma nova comunidade. Ela afirma que suas chances são boas, o trabalho que farão 

será semelhante ao de jardinagem:  

 

Tudo terá que ser feito à mão: adubação, irrigação, a retirada de ervas daninhas, a coleta de 

minhocas, insetos ou qualquer outra coisa das plantações, e teremos que matá-los um a um se 

for preciso. Quanto à água, se nosso poço ainda tem água agora, em outubro, acho que não 

precisamos nos preocupar com a falta dela. Não neste ano, pelo menos. E se as pessoas nos 

ameaçarem ou ameaçarem nossos cultivos, nós as mataremos. É isso. Nós as matamos ou elas 

nos matam. E se trabalharmos juntos, podemos nos defender e proteger as crianças. A primeira 

responsabilidade de uma comunidade é proteger suas crianças. (Butler, 2018, p. 398-399). 

 

Olamina parece dizer a todos que, apesar dos acontecimentos trágicos, suas vidas têm que ser 

vividas. Ela fala sobre sementes, sobre as que ela tem em sua bolsa, sobre as que restaram na horta do 

terreno do companheiro, das que poderiam comprar e das sementes que poderiam ser colhidas das 

árvores: milho, pimentão, girassol, berinjela, melão, tomate, feijão e abóbora, ervilhas, cenouras, 

repolho, brócolis, moranga, cebola, aspargo, ervas, vários tipos de verduras carvalho, limão, pêssego, 

pera, nectarina, amêndoa, castanha. Por fim, lembramos de Judith Butler (2015, 2019), para quem uma 

vida necessita imprescindivelmente de outras vidas para continuar existindo, para se converter em uma 

vida vivível. Nessa acepção, responsabilidade ética também não é um ato isolado, a responsabilidade 

não é um valor absoluto, ela é relacional e coletiva porque somos interdependentes e potencialmente 

vulneráveis.  

Ela finaliza a história contando: 

 

(...) hoje, nós nos lembramos dos amigos e familiares que perdemos. Falamos nossas 

lembranças individuais e citamos passagens da Bíblia. Versículos da Semente da Terra e 

trechos de canções e de poemas que eram os preferidos dos vivos e dos mortos. (...) Então, 

enterramos nossos mortos e plantamos carvalhos. (..) Depois nós nos sentamos juntos, 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

conversamos, fizemos uma refeição e decidimos chamar este lugar de Bolota, o fruto do 

carvalho. (Butler, 2018, p. 408). 

 

Precisamos ainda pensar contra Nietzsche e além de Nietzsche conforme sugestão de Matteo 

(2010). Segundo o autor, é difícil pensar contra Nietzsche, afinal, “o filósofo teve a hombridade 

intelectual de apresentar ideias não como refutações das ideias alheias” (2010, p. 134), mas configurar 

um outro pensar perspectivo-experimental talvez inaugurando outros erros, contudo determinado a 

abandonar o horizonte da ilustração e do otimismo ingênuo.  

Nietzsche em alguma medida reconhece a arrogância dos europeus a ponto de imaginar que 

todos os outros povos deveriam seguir esse modelo de civilização. Apesar disso, seu projeto filosófico 

seguiu afirmando a existência de uma comunidade dos raros e fortes, produzindo condições 

intransponíveis entre os ditos sãos e os doentes.  Tal posição talvez seja oriunda de uma contestação 

por parte do filósofo do conceito de igualdade e universalidade, que na história sempre foram tentativas 

de anular as diferenças e desprezar as singularidades. Em nosso tempo esse abismo intransponível 

entre grupos e valores dependendo de seus valores merece talvez nossa atenção e em parte isso vem 

se consolidando quando também hoje seguimos contestando uma racionalidade ocidental pautada pela 

dominação. Podemos, inspirados por Nietzsche e sua perspectiva, seguir refletindo sobre cultura, vida 

e afirmação da força. Contudo, temos outros desafios e não repetiremos as prioridades do filósofo, mas 

teremos de ser também corajosos para não cair em armadilhas que estão à nossa espera. 

E seria possível pensar além de Nietzsche como sugere Matteo? Parece que sim, pois o em 

torno da ética, dos valores, jamais finda e sempre nos confronta de novo solicitando outros modos de 

ser e pensar. Aprecio o encaminhamento sugerido por Matteo quando afirma: 

 

Nos restaria aberta a possibilidade de arriscar outros caminhos como por ensaio e erro, criar 

outros arranjos de engenharia social, experimentar outras formas, franqueadas para quem 

quiser, de se tornar um raro ou acaso feliz sem que isso seja pago com o sofrimento alheio não 

consentido. (2010, p. 139). 

 

Não nos cabe chorar pela morte de certas morais, mas nos alegrar com todas aquelas ainda 

possíveis apesar de saber que elas não nascerão sem conflitos e riscos. Para Matteo elas não virão 

apenas dos sãos, raros, nem dos doentes ou decadentes, mas “serão o esforço de uma racionalidade 

comunicativa a considerar os pluralismos culturais” (2010, p. 140). 

Como diz Matteo, trata-se mesmo mais de uma aposta sem garantias de final feliz tanto para os 

indivíduos quanto para a espécie; de toda forma, trata-se da afirmação da vida que segue nos cobrando 

presença e imaginação. Afinal, queremos cultivar esse caminho? Nesses termos Butler e sua parábola 

parecem concordar em seguir esse caminho; afinal, uma  “vida necessita imprescindivelmente de 

outras vidas para continuar existindo, para se converter em uma vida vivível”. Como já afirmado, a 

responsabilidade ética também não é um ato isolado, a responsabilidade não é um valor absoluto, ela 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

é relacional e coletiva porque somos interdependentes e potencialmente vulneráveis. Pensar com 

Nietzsche, contra ele e além dele nos leva de alguma forma a produzir outros encontros e reflexões 

talvez mais do que tudo inspirados pela coragem e probidade intelectual desse que foi o filósofo do 

martelo.  

Nossa tarefa não é dar as mesmas marteladas, mas analisar e investigar quais hoje são 

imprescindíveis para apostar em um mundo onde seja possível o exercício da liberdade, pois apenas 

nesse terreno o espírito criador é possível. Quem teme a liberdade nunca é criador, e como diz 

Nietzsche a “primeira libertação está em libertar-se de si mesmo, uma luta imensa que travamos dentro 

de nós mesmos, contra todos os demônios, guardados por séculos e séculos, que se manifestam nos 

preconceitos ferozes” (Nietzsche, 2009, p. 17). Ainda enfatiza: “regras societárias são prescrições 

necessárias, de utilidade social, trazem o cunho de uma época. Não são imutáveis nem eternas, nem 

sobrenaturais, nem perfeitas, mas criadas por homens para regularem entre si as suas relações” (2009, 

p. 18). Podemos associar isso a própria Olamina, que parece dizer a todos que, apesar dos 

acontecimentos trágicos, suas vidas têm que ser vividas e precisam de regras societárias, necessárias, 

mas nunca eternas, por isso a metáfora da semente, precisamos sempre de novo cultivar, o que nos 

possibilita viver com o outro em terrenos mais férteis e livres. 

Saar tem razão ao afirmar: “nós também precisamos, urgentemente, de uma transformação, 

mas uma transformação diferente daquela prometida pelos programas tradicionais, moderados ou 

radicais” (2021, p. 48).  Em outras palavras, pode ser que ainda estejamos quase no mesmo ponto que 

Nietzsche. De fato, ainda precisamos fazer nascer um efetivo processo de transformação da sociedade 

sem se deixar capturar por promessas vazias e salvacionistas. Uma tarefa que jamais finda! 

  



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-17, 2026 

 

REFERÊNCIAS 

 

BAUMAN, Zygmunt. Comunidade: a busca por segurança no mundo atual. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2003. 

 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade: entrevista a Benedetto Vecchi. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 

 

BRANDÃO, Caius. A questão do castigo sob o escrutínio da genealogia moral de Nietzsche. Revista 

Controvérsia, São Leopoldo, 4 de maio de 2018. Disponível em: 

https://revistas.unisinos.br/index.php/controversia/article/view/14976. Acesso em: 20 nov. 2023. 

 

BROWN, Wendy. Nas ruínas do neoliberalismo: a ascensão da política antidemocrática no ocidente. 

São Paulo: Politeia, 2019. 

 

BUSSO, Gustavo. El enfoque de la vulnerabilidad social en el contexto latinoamericano: situación 

actual, opciones y desafíos para las políticas sociales a inicios del siglo XXI. Santiago, Chile: 

CEPAL, 2001. 

 

BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo: crítica da violência ética. Belo Horizonte: Belo Horizonte: 

Autêntica, 2015. 

 

BUTLER, Judith. Vida precária: os poderes do luto e da violência. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

 

BUTLER, Octavia E. Parábola do semeador. São Paulo: Morro Branco, 2018. 

 

CLARK, Maudemarie.  A contribuição de Nietzsche para a ética. Dossiê “Nietzsche e as tradições 

morais”, parte II. Cad. Nietzsche, v. 38, n. 3, dez. 2017. Disponível em: https://doi.org/10.1590/2316-

82422017v3803mc. Acesso em: 22 nov. 2023. 

 

DURKHEIM, Émile. As regras do método sociológico. In: DURKHEIM, Émile. Durkheim. São 

Paulo: Abril Cultural, 1978. (Coleção Os pensadores).   

 

HARDT, L. S. Nietzsche educador e a afirmação da singularidade. Revista Ibero-Americana de 

Estudos em Educação, Araraquara, v. 17, n. 4, p. 2776-2793, 2022. DOI: 

10.21723/riaee.v17i4.16121. Disponível em: https://periodicos.fclar.unesp.br/ 

iberoamericana/article/view/16121. Acesso em: 28 fev. 2024. 

 

MATTEO, Vicenzo Di. Nietzsche, pensador da modernidade. Cadernos Nietzsche, n. 27, 2010. 

 

MOCELLIM, Alan Delazeri. A comunidade: da sociologia clássica à sociologia            

contemporânea. Plural, São Paulo, v. 17, n. 2, p. 105-125, 2011. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. A genealogia da moral. São Paulo: Lafonte, 2020. 

 

SAAR, Martin. Para além da revolta: Nietzsche como pensador e crítico da transformação social. 

Estudos Nietzsche, Espírito Santo, v. 12, n. 2, p. 32-51, jul./dez. 2021.   

 

TÖNNIES, Ferdinand. Comunidade e sociedade. In: MIRANDA, Orlando de. Para ler Ferdinand 

Tönnies. São Paulo: EdUSP, 1995. p. 231-352. 

https://revistas.unisinos.br/index.php/controversia/article/view/14976
https://doi.org/10.1590/2316-82422017v3803mc
https://doi.org/10.1590/2316-82422017v3803mc
https://periodicos.fclar.unesp.br/

