
 

  
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

SISTEMAS AGRÍCOLAS TRADICIONAIS QUILOMBOLAS (SATQs): NOVAS 

PERSPECTIVAS FRENTE ÀS MUDANÇAS CLIMÁTICAS E AO 

DESENVOLVIMENTO HEGEMÔNICO 

 

TRADITIONAL QUILOMBOLA AGRICULTURAL SYSTEMS (SATQs): NEW 

PERSPECTIVES IN THE FACE OF CLIMATE CHANGE AND HEGEMONIC 

DEVELOPMENT 

 

SISTEMAS AGRÍCOLAS TRADICIONALES QUILOMBOLAS (SATQ): NUEVAS 

PERSPECTIVAS FRENTE AL CAMBIO CLIMÁTICO Y AL DESARROLLO 

HEGÉMONICO 

 

 
10.56238/bocav25n74-004 

 

Danilo Santos da Silva 

Doutorando no Programa de Pós-Graduação em Agroecologia e Desenvolvimento Territorial 

Instituição: Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE) 

E-mail: danilonegrovida@gmail.com. 

 

Júlia Figueredo Benzaquen 

Professora Permanente do Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais 

Instituição: Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE) 

E-mail: julia.benzaquen@ufrpe.br. 

 

Wagner Lins Lira 

Professor Permanente do Programa de Pós-Graduação em Agroecologia e Desenvolvimento 

Territorial 

Instituição: Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE) 

E-mail: wagner.lira@ufrpe.br. 
 

RESUMO 

Esse trabalho busca desenvolver uma análise sobre os Sistemas Agrícolas Tradicionais Quilombolas 

(SATQs) como ponto de partida para realizar uma discussão relacionada às mudanças climáticas e ao 

modelo de desenvolvimento hegemônico. Para tanto, esse artigo terá como base teórica conceitos de 

agricultura ancestral, territórios étnicos, envolvimento territorial, biointeração, bioculturalismo e a 

ideia de valor cultural da natureza. A metodologia adotada será o levantamento e a análise bibliográfica 

de livros, dissertações, teses, artigos e matérias de sites e jornais encontrados a partir da plataforma de 

busca Google. Os SATQs proporcionam uma diversidade de cultivos, envolvendo culturas temporárias 

e permanentes, mantendo práticas ancestrais de manejo da terra e da biodiversidade, mostrando-se um 

importante fator para tratar das questões climáticas e do desenvolvimento na sociedade brasileira 

contemporânea. 

 

Palavras-chave: Agricultura Quilombola. Cultura Quilombola. Território Quilombola. Justiça Racial. 

Impacto Ambiental. 

 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

ABSTRACT 

This paper seeks to develop an analysis of Traditional Quilombola Agricultural Systems (SATQs) as a 

starting point for a discussion related to climate change and the hegemonic development model. To 

this end, this article will be based on concepts of ancestral agriculture, ethnic territories, territorial 

involvement, biointeraction, bioculturalism, and the idea of the cultural value of nature. The 

methodology adopted will be the survey and bibliographic analysis of books, dissertations, theses, 

articles, and materials from websites and newspapers found using the Google search platform. SATQs 

provide a diversity of crops, involving temporary and permanent cultures, maintaining ancestral 

practices of land and biodiversity management, proving to be an important factor in addressing climate 

and development issues in contemporary Brazilian society. 

 

Keywords: Quilombola Agriculture. Quilombola Culture. Quilombola Territory. Racial Justice. 

Environmental Impact. 

 

RESUMEN 

Este trabajo busca desarrollar un análisis sobre los Sistemas Agrícolas Tradicionales Quilombolas 

(SATQ) como punto de partida para llevar a cabo una discusión relacionada con el cambio climático y 

el modelo de desarrollo hegemónico. Para ello, este artículo se basará en conceptos teóricos de 

agricultura ancestral, territorios étnicos, implicación territorial, biointeracción, bioculturalismo y la 

idea del valor cultural de la naturaleza. La metodología adoptada será la recopilación y el análisis 

bibliográfico de libros, disertaciones, tesis, artículos y materiales de sitios web y periódicos 

encontrados a partir de la plataforma de búsqueda Google. Los SATQ proporcionan una diversidad de 

cultivos, tanto temporales como permanentes, manteniendo prácticas ancestrales de manejo de la tierra 

y la biodiversidad, lo que los convierte en un factor importante para abordar las cuestiones climáticas 

y de desarrollo en la sociedad brasileña contemporánea. 

 

Palabras clave: Agricultura Quilombola. Cultura Quilombola. Territorio Quilombola. Justicia Racial. 

Impacto Ambiental. 

 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

1 INTRODUÇÃO  

Os Sistemas Agrícolas Tradicionais Quilombolas (SATQs) podem ser tomados como ponto de 

partida para se tratar de mudanças climáticas1 e de desenvolvimento2 na sociedade brasileira. Esses 

sistemas podem ser caracterizados pelas suas diversidades de cultivos, envolvendo culturas 

temporárias e permanentes. Além disso, conservam e aprimoram as práticas ancestrais de manejo da 

terra e da biodiversidade dos ambientes nos quais estão inseridos. Podem ser entendidos como um 

conjunto de saberes e técnicas aplicadas ao cultivo de plantas utilizadas para alimentação, medicina e 

cultura material. 

Os SATQs são desenvolvidos a partir da experimentação prática do conhecimento dos povos 

africanos, afro-brasileiros e originários, dentro do contexto ambiental diverso brasileiro, apresentando 

manejos baseados na realidade de cada território (Castro, 2024). Esses sistemas estão sendo 

aperfeiçoados no decorrer do processo histórico, desde a experiência do Quilombo dos Palmares, 

formado no atual território alagoano, até os dias atuais, através das experiências das comunidades 

quilombolas do Vale do Ribeira, no território paulista.  

Apesar da importância desses sistemas para a conservação e preservação do meio ambiente e 

para combater a insegurança alimentar e nutricional, os SATQs ainda são muito desvalorizados pelo 

poder público brasileiro.  Em um cenário de mudanças climáticas, que colabora para elevar os índices 

de desigualdades sociais e da insegurança alimentar e nutricional, os SATQs se apresentam como 

ferramenta fundamental para a preservação da biodiversidade e para a adaptação aos momentos de 

dificuldades climáticas (Castro, 2024). 

Desta forma, o artigo tem o objetivo de analisar os SATQs, através de uma revisão de literatura, 

como ponto de partida para realizar uma discussão relacionada às mudanças climáticas e ao modelo 

de desenvolvimento hegemônico na sociedade contemporânea. Ter os SATQs como referência para 

refletir sobre transformações climáticas da Terra como consequência do modelo de progresso 

econômico, social e cultural que prevalece na sociedade contemporânea.   

 

2 METODOLOGIA 

Para alcançar os objetivos traçados, foi realizada uma pesquisa bibliográfica abrangente na 

plataforma de busca Google, visando levantar material que abordasse as temáticas relacionadas aos 

sistemas agrícolas tradicionais quilombolas.  

 
1A ideia de mudança climática neste trabalho está relacionada com as alterações de longo prazo nos padrões do clima da 

Terra, aceleradas pelo ser humano, principalmente pela queima de combustíveis fósseis, desmatamento e práticas agrícolas 

intensivas.  
2A ideia de desenvolvimento neste trabalho está relacionada ao pressuposto de desenvolvimento econômico, social e 

cultural que prevalece no mundo moderno, especialmente a partir da Revolução Industrial e da consolidação do capitalismo 

global.  



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

A escolha desta plataforma se deu por duas razões: a primeira, alguns temas têm mais espaço 

nessa plataforma do que nas plataformas acadêmicas; além de disponibilizar artigos, dissertações e 

teses acadêmicas, também disponibiliza artigos e matérias de jornais e sites; estudos e pesquisas que 

não estão nos acervos acadêmicos, produzidos principalmente por movimentos sociais, ONGs e órgãos 

do Estado. E a segunda, mostrar ser possível desenvolver um trabalho de pesquisa confiável a partir 

dessa plataforma.   

Para isso, foram estabelecidos critérios como a relevância temática e a atualidade das 

publicações. Com o intuito de buscar materiais relevantes, foram utilizadas palavras-chave específicas 

nas buscas, tais como: “agricultura ancestral”; “territórios quilombolas”, “sistemas agrícolas 

itinerantes”, “cultura quilombola”, “justiça climática” e “justiça racial”. 

Essa pesquisa possibilitou a escolha e análise de dois livros, quatro teses, seis dissertações, 

dezesseis artigos e vinte matérias de jornais e sites, publicados no período de 2015 a 2025. Um conjunto 

de fontes bibliográficas que aborda, de forma direta ou indireta, as temáticas relacionadas aos sistemas 

agrícolas tradicionais quilombolas. Além do material levantado na plataforma, para substanciar ainda 

mais a pesquisa, foram utilizados quatro livros de biblioteca particular que tratam da temática direta 

ou indiretamente.   

Além disso, foram analisadas as referências bibliográficas contidas nas obras levantadas na 

plataforma, que trataram especificamente sobre os SATQs, a fim de encontrar outras referências que 

pudessem nos oferecer contribuições relevantes sobre a temática. Esses critérios e estratégias foram 

adotados para garantir a qualidade e consistência dos materiais selecionados, a fim de embasar de 

forma sólida a construção do artigo. 

Com base nesse escopo bibliográfico os resultados e discussões da pesquisa foram organizados 

a partir dos seguintes subtemas: Histórico e Dinâmicas dos Sistemas Agrícolas Tradicionais 

Quilombolas; Territórios Quilombolas como Crítica ao Desenvolvimento Hegemônico; A Importância 

da Agricultura Ancestral e da Biointeração em sistemas Agrícolas Tradicionais Quilombolas; 

Territórios Quilombolas e a Construção da Reparação Biocultural e Preservar é Resistir: Quilombolas 

como Guardiões da Biodiversidade e Vítimas da Violência Ambiental. 

 

3 RESULTADOS E DISCUSSÃO 

Esse artigo adota como base teórica os conceitos de agricultura ancestral, territórios étnicos, 

envolvimento territorial, biointeração, memória biocultural e a ideia de valor cultural da natureza.  

A ideia de agricultura ancestral está relacionada ao sistema tradicional praticado pelas 

comunidades quilombolas, composto por saberes-fazeres passados entre gerações que faz uso de 

técnicas manuais, respeitando os ciclos naturais e valorizando a biodiversidade por meio da policultura 

(Castro, 2024).  



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

O território étnico está para além das questões geográficas, envolvendo a relação entre 

território, identidade e cultura (Carvalho; Reesink, 2018). É uma construção política produzida com 

base na sua relação com a natureza (Salomão; Castro, 2018). Ou seja, um território consubstanciado 

no modo de vida, nos saberes ancestrais e na identidade cultural, forjado a partir da relação de 

reciprocidade com a natureza (Pasinato, 2018).  

Aqui, a ideia de envolvimento territorial não se baseia na ideia tradicional de território, mas 

sim na multiplicidade de formas de vida, estruturadas contrapondo-se à lógica de predação e 

insustentabilidade ambiental e social do desenvolvimento contemporâneo (Santos, 2015). Um 

paradigma contra-hegemônico que não renuncia aos conhecimentos específicos de cada grupo, 

operando a partir das particularidades socioambientais e culturais e com elas interagindo (Escobar, 

1996; Santos, 2015; 2023).  

A biointeração, por seu turno, está relacionada ao ato de reciprocidade das comunidades 

quilombolas para com a natureza; com a interdependência entre essas comunidades e o meio ambiente, 

que historicamente tem minimizado os impactos causados pelos seres humanos, através da utilização 

do saber ancestral para usufruir e preservar os bens e recursos naturais em seus territórios. 

Neste artigo, a memória biocultural está relacionada às consequências da relação de 

envolvimento da cultura com a natureza desenvolvida nos territórios quilombolas. Com base em uma 

relação respeitosa com o meio ambiente, as comunidades quilombolas geram conhecimentos 

importantes para a preservação da natureza (Castro, 2024). Dessa forma, a ideia de reparação 

biocultural reivindica o reconhecimento e a valorização dos conhecimentos ancestrais quilombolas 

dentro do processo de preservação e de manutenção da biodiversidade brasileira; no debate sobre 

mudanças climáticas e na luta pelo direito à terra (Castro, 2024).  

Para as comunidades quilombolas, o valor cultural da natureza é construído a partir da relação 

ancestral com seus territórios.  Nessa relação, a natureza não é vista apenas como “recurso utilitário”, 

apresentando um sentido simbólico, histórico e espiritual para a construção do seu modo de vida e das 

suas identidades (Fernandes-Pinto, 2024). Essa base teórica nos possibilita, de maneira geral, buscar 

reconhecer e valorizar os SATQs como ponto de partida para reflexão crítica sobre como o modelo de 

desenvolvimento hegemônico, com seu modelo de progresso econômico, social e cultural, colabora 

para as transformações climáticas da Terra na sociedade contemporânea.   

A discussão aqui realizada, que se estende por todo artigo, nos apresenta conceitos e categorias 

conceituais que demonstra a capacidade e a importância das comunidades quilombolas em desenvolver 

práticas sustentáveis e contra hegemônicas no campo das discussões sobre desenvolvimento e de 

mudanças climáticas na sociedade contemporânea. Desta forma, em seguida, será abordado o histórico 

e a dinâmica dos SATQs, com intuito evidenciar sua contribuição no processo constituição da 

resistência e da identidade das comunidades quilombolas. 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

3.1 HISTÓRICO E DINÂMICAS DOS SISTEMAS AGRÍCOLAS TRADICIONAIS            

QUILOMBOLAS 

Diferentes situações possibilitaram o surgimento das comunidades quilombolas, caracterizadas 

pela produção de alimentos, através das lacunas do sistema escravista e depois do período da 

colonização, na busca por sobrevivência nos quatro cantos do país (Silva, 2019). Só no período colonial 

pôde ser identificados sete tipos de comunidades quilombolas no Brasil:  Agrícolas; Extrativistas; 

Mercantis; Mineradoras; Pastoris; de Serviços e de Predadores, podendo coexistir mais de uma 

característica no mesmo quilombo (Freitas, 1982; Silva, 2019).  As comunidades quilombolas de base 

agrícola foram identificadas como as mais difundidas no território brasileiro, cultivavam para 

subsistência e o excedente era negociado em suas fronteiras. Segundo Gomes (2015, p. 75): 

Aqueles mais antigos e populosos tinham se reproduzido ao longo do tempo, possuindo uma 

economia estável.  Além de cultivos para sua subsistência, produziam excedentes, os quais 

negociavam, e mantinham trocas mercantis com vendeiros locais. Acabavam sendo reconhecidos como 

roceiros, já que iam frequentemente aos povoados circunvizinhos comercializar, comprar pólvora e 

munição, e alguns deles até trabalhavam eventualmente para fazendeiros locais em troca de proteção, 

dinheiro e mantimentos. Suas comunidades se situavam em   terras de   fronteiras   econômicas de   

ocupação.   Eram   protegidos   pela geografia de dada região – entre rios, montanhas e florestas – e 

por um sistema de defesa com paliçadas e estrepes. 

Tornou-se uma organização autossuficiente aproveitando-se das terras através da pequena 

propriedade e da policultura, ambas desconhecidas da sociedade colonial/escravista (Carneiro, 1988). 

A população quilombola contribuiu para o desbravamento das florestas para além da zona de 

penetração europeia, descobrindo novas fontes de riqueza: “[...] o fenômeno quilombola plantou raízes 

em territórios que a sociedade escravista não havia ainda abraçado efetivamente, constituindo-se como 

verdadeira vanguarda da fronteira agrícola de suas épocas” (Maestri; Fiabani, 2008, p.65). 

As comunidades quilombolas sempre desenvolveram suas práticas agrícolas de forma 

diversificada, que geralmente incluíam a produção de hortaliças, milho, feijão, inhame, mandioca entre 

outras culturas. Buscavam utilizar técnicas de produção e respeitavam a biodiversidade, ajudando a 

conservação e a preservação da natureza, adaptando-se às circunstâncias dos seus territórios (Freitas, 

1982). 

Um bom exemplo do desenvolvimento dessas práticas agrícolas, foi adaptação das práticas e 

técnicas da horticultura africana para as novas condições sociais, geográficas e ecológicas do nosso 

país: 

A horticultura esteve presente como atividade dominante ou sub subordinada na grande maioria 

dos quilombos. Desde os primeiros tempos da Colônia, sobretudo a documentação produzida pelas 

forças políticas e militares enviadas para desbaratar quilombos rurais descreveu, ainda que 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

superficialmente, as roças dessas comunidades, assinalando comumente sua extensão, instrumentos 

produtivos, gêneros plantados, proteção etc. Não raro a produção excedente da horticultura quilombola 

contribuiu para alimentação da população do mundo escravista acossada pela falta e carestia de gêneros 

de subsistência, nascidas da orientação monocultora exploradora da sociedade colonial e imperial 

(Maestri; Fiabani, 2008, p.64). 

Em uma sociedade colonial de economia regionalizada que dependia do mercado internacional, 

os quilombos executavam uma economia própria, baseada no que era produzido internamente, dentro 

do que era regionalmente possível, de acordo com as possibilidades ecológicas e as disponibilidades 

de matéria-prima. Desenvolveram uma economia abundante que não se limitava à monocultura, pois, 

através do cultivo de policulturas, satisfaziam às suas necessidades e produziam excedentes para o 

comércio (Carneiro, 1988). 

Desde o período colonial, sempre desenvolveram redes de comércio com as suas vizinhanças, 

envolvendo as populações indígenas e brancas. Redes estas, que incluíam produtos agrícolas, 

artesanais e de troca de conhecimentos, tomando como referência o Quilombo de Palmares, 

apresentado pela literatura como um polo econômico importante (Freitas, 1982; Carneiro, 1988).  

Com base no que foi exposto, é possível afirmar que as comunidades quilombolas no Brasil 

representavam um contraponto à dinâmica da sociedade colonial/escravista, instaurando outras formas 

de vida e de organização social. 

Na atualidade, essas comunidades representam também o contraponto ao sistema capitalista, 

pois o território quilombola é de uso coletivo, na contramão da dinâmica do uso da terra na atualidade, 

uma vez que impede a transformação dela em mercadoria, evitando assim o processo de compra e 

venda (Castro, 2025).  

Além disso, é um instrumento importante para o combate à insegurança alimentar e para a 

preservação do meio ambiente, servindo de base para questionar a ideia de desenvolvimento associada 

à concepção de modernização econômica e a uma visão linear de progresso (Sen, 2010). Estas 

comunidades oferecem uma crítica contundente ao modo como a sociedade contemporânea tem 

imposto seus paradigmas, muitas vezes desconsiderando as cosmovisões locais e os saberes-fazeres 

ancestrais (Escobar, 2004; Santos, 2015). 

Não se trata apenas do espaço físico produtor de bens materiais, mas traz consigo um 

significado cultural, que constitui territórios a partir das experiências vividas com a natureza. Dessa 

relação surge o valor cultural da natureza, onde o meio ambiente possibilita seus meios de subsistência 

e molda suas identidades, tradições e modo de vida (Fernandes-Pinto, 2024). Ou seja, a natureza é um 

fator importante para as culturas e as identidades quilombolas, indo além do valor econômico.  

As formas de produção agrícola das comunidades quilombolas, foram desenvolvidas durante o 

processo histórico voltadas para pequena escala, a partir de culturas alimentares diversas, utilizando o 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

território de maneira coletiva. Esse processo tornou possível a suficiência produtiva com base na 

integração com o meio ambiente, contrariando o que propunha o pressuposto colonial e capitalista. 

Com intuito de continuar nossa análise, abordaremos como a experiência quilombola oferece 

elementos para elaboração de um critica a ideia de desenvolvimento hegemônico na sociedade 

contemporânea. 

 

3.2 TERRITÓRIOS QUILOMBOLAS COMO CRÍTICA AO DESENVOLVIMENTO   

HEGEMÔNICO 

As comunidades quilombolas desenvolvem formas distintas de se relacionar com a natureza 

(Santos, 2015). Pautadas em outros referenciais, não partem da dinâmica excludente e linear de 

progresso, que fundamenta a ideia contemporânea de desenvolvimento (Santos, 2015). De forma 

direta, a prática dessas comunidades ajuda a questionar as noções tradicionais de desenvolvimento, 

que busca colonizar o mundo “não ocidental” (Escobar, 1996). Mesmo porque: 

Os movimentos afrodescendentes e indígenas têm representado uma nova visão de 

desenvolvimento baseada no fortalecimento das comunidades e na solidariedade, envolvendo-as 

ativamente nos processos de tomada de decisões e buscando a construção de alternativas ao modelo 

hegemônico de desenvolvimento (Escobar,1996, p. 40).  

No decorrer do processo histórico, as comunidades quilombolas têm desenvolvido 

interconexões com os variados biomas brasileiros, respeitando as múltiplas relações com o meio 

ambiente, onde se veem como parte da natureza, necessária para sua sobrevivência, e não como algo 

separado, que pode ser transformado em mercadoria (Escobar, 2004; Santos, 2015). 

Acontece um envolvimento, nos oferecendo meios para refletir sobre a lógica dos projetos de 

desenvolvimento adotado na sociedade capitalista. Uma reflexão que se baseia no conhecimento local, 

que questiona as hierarquias de poder e os processos de desigualdades tão presentes nas relações 

proporcionadas pelo desenvolvimento hegemônico (Escobar, 1996).  

Esse envolvimento é baseado na reciprocidade entre as comunidades e a natureza, tornando-se 

fonte de produção de conhecimento e práticas contrastantes com a lógica da sociedade capitalista 

(Escobar, 1996; 2004). Basta lembrar dos Sistemas Agrícolas Tradicionais Quilombolas (SATQs), com 

seus policultivos voltados geralmente para a existência e para trocas, visando atender às demandas 

locais como contraponto ao monocultivo para produção de produtos primários, padronizados para 

serem negociados em larga escala e com preços determinados pela oferta e demanda global (Silva; 

Lira; Benzaquen; 2025). Também pode ser mencionada a noção de propriedade da terra como algo 

coletivo em contraposição à propriedade privada da terra, tão valorizada pelo desenvolvimento 

hegemônico (Silva; Lira; Benzaquen; 2025).   



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

É uma crítica viva ao modelo de desenvolvimento econômico hegemônico, baseada em uma 

relação entre humanos e natureza que ocorre de forma respeitosa, visando a comunhão entre as duas 

partes, gerando o que as comunidades necessitam, criando os menores danos possíveis ao meio 

ambiente:  

Seguindo a orientação das mestras e mestres, ninguém podia pescar para acumular, pois melhor 

lugar de guarda os peixes são nos rios, onde eles continuam crescendo e se reproduzindo. [...] O melhor 

lugar de guardar a mandioca é na terra [...] E a melhor maneira de guardar os produtos de todas as 

nossas expressões produtivas é distribuindo entre a vizinhança, ou seja, como tudo que fazemos é 

produto da energia orgânica esse produto deve ser reintegrado a essa mesma energia. Com isso quero 

afirmar que nasci e fui formado por mestras e mestres de ofício em um dos territórios da luta contra a 

colonização (Santos, 2015, p.82-86).    

Essa relação acontece com base em parâmetros distintos do desenvolvimento hegemônico, uma 

vez que mantém a harmonia entre a preservação ambiental quando desenvolvem suas práticas 

produtivas, possibilitando conexão, orgulho e identidade com os territórios quilombolas (Escobar, 

2004).  

Não é baseado na exploração da natureza, que devasta o meio ambiente para criar uma natureza 

quase artificial e ornamental, que esgota os bens naturais em nome do consumo, impondo a máxima 

de uma suposta sustentabilidade (Santos, 2015; 2023).     

As comunidades quilombolas têm como proposta extrair, utilizar e reeditar, realizando-se 

através das relações comunitárias, coletivas, nas quais a capacidade de cultivar, coletar e compartilhar 

faz parte do cotidiano: “[...] tudo o que fazemos é fruto da energia orgânica e é exatamente por isso 

que ao invés da tríade reduzir, reutilizar e reciclar, temos como princípio a tríade extrair, utilizar e 

reeditar " (Santos, 2015, p.99). 

Essa lógica sugere que os indivíduos têm o poder de se adaptar e transformar seus ambientes 

de acordo com suas necessidades e objetivos (Santos, 2015; 2023). Como descreveu Negro Bispo, essa 

relação pode ser ilustrada a partir da interação entre o cultivo de mandioca e a atividade de pesca, uma 

vez que ao cultivar a mandioca, os resíduos orgânicos da planta podem ser usados como iscas para a 

pesca, aumentando as chances de capturar peixes e os restos de peixe não utilizados na alimentação, 

podem ser transformados em adubo para a própria plantação de mandioca, enriquecendo o solo e 

melhorando seu rendimento (Santos, 2015; 2023).  

Através dessa relação de interdependência, os diferentes seres vivos e suas atividades 

influenciam e se beneficiam mutuamente, formando um sistema de produção e gestão coletiva de 

alimentos e de bens naturais nos territórios quilombolas (Santos, 2015; 2023). O que não acontece com 

o modelo de desenvolvimento hegemônico, pois a exploração intensiva de bens naturais é 

insustentável, ultrapassando os limites do meio ambiente (González de Molina et al., 2021). 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

Aqui se apresenta outra característica que nos faz refletir sobre o modelo de desenvolvimento 

hegemônico; a capacidade que as comunidades quilombolas têm de interação com o meio ambiente de 

forma respeitosa, causando o mínimo de impacto para a natureza. Essas comunidades se colocam como 

contraponto à ideia de desenvolvimento hegemônico no Século XXI.  

Nesse sentido, as comunidades quilombolas representam exemplos críticos a ideia de 

desenvolvimento contemporâneo, contrariando a lógica capitalista, com uma perspectiva produtiva 

alinhada à preservação ambiental, baseada na coletividade e na reciprocidade entre as comunidades e 

meio ambiente. Agora, em seguida, buscaremos discutir como a agricultura ancestral e a biointeração 

são importantes para a constituição dos SATQs e para o processo de consolidação da identidade e dos 

modos de vida das comunidades quilombolas. 

 

3.3 A IMPORTÂNCIA DA AGRICULTURA ANCESTRAL E DA BIOINTERAÇÃO EM SISTEMAS 

AGRÍCOLAS TRADICIONAIS QUILOMBOLAS 

A agricultura ancestral pode ser entendida também como agricultura familiar ou tradicional, 

desenvolvida com base em saberes e práticas agrícolas passadas ao longo de gerações, tendo como 

principais proponentes os povos e comunidades tradicionais (Castro, 2024).  

Neste tipo de agricultura, são utilizados métodos manuais para produzir a interação com o meio 

ambiente, havendo dependência das condições naturais, apresentando grande capacidade de adaptação 

a diversos ecossistemas e priorizando os bens naturais.  

Segundo Oliveira (2025, p. 02 e 03), a agricultura ancestral tem as seguintes características: 

1. Diversidade de Culturas: A predominância da policultura assegura um uso variado do solo e 

favorece a biodiversidade local. Isso reduz a vulnerabilidade a pragas e garante uma maior resiliência 

a mudanças climáticas. 2. Utilização de Ferramentas Simples: Equipamentos rudimentares, como 

arados e enxadas, feitos de materiais locais, continuam sendo essenciais nesse modelo. Essas 

ferramentas representam a conexão entre o conhecimento ancestral e as condições 

ambientais específicas de cada região. 3. Interação com a Pecuária: A integração com animais para 

tração e fertilização do solo é comum, criando um sistema cíclico e sustentável. O esterco, por 

exemplo, é amplamente utilizado como fertilizante natural. 4. Dependência de Condições Naturais: A 

relação íntima com o meio ambiente faz com que os agricultores tradicionais possuam um 

conhecimento profundo sobre os ciclos das chuvas, fases da lua e condições do solo. 5. Produção Local 

e Subsistência: O foco principal é atender às necessidades da família ou da comunidade local. O 

excedente, quando existe, é utilizado para trocas ou pequenas vendas, promovendo um sistema de 

economia local. 

Agricultura ancestral se constitui com base nas práticas agrícolas centenárias, que vêm sendo 

adaptadas e desenvolvidas a partir da interação humana com a natureza há mais de 400 anos (Castro, 

https://blog.aegro.com.br/saude-do-solo/


 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

2025). Ou seja, uma "biointeração" constituída a partir da interdependência entre as atividades 

humanas e os ecossistemas, promovendo uma relação respeitosa, que causa menores danos ao meio 

ambiente, quando comparados à predação econômica do modelo hegemônico global (Santos, 2015).  

No paradigma quilombola, os princípios são outros, pois a perspectiva de cultivar e 

compartilhar prevalece à lógica colonialista de consumir e de acumular coisas, estabelecendo conexões 

dinâmicas entre as populações e seus territórios (Escobar, 2004; 2010; Santos, 2015). Não é uma 

relação que visa expropriar o que tem de melhor, e sim uma relação de reciprocidade garantindo o 

sustento, elementos para a formação de sua identidade, de sua cultura e saberes, em troca de proteger 

e preservar os recursos naturais (Castro, 2024; 2025).    

Dessa forma, a experiência das comunidades quilombolas pode ser um bom ponto de partida 

para questionar a ideia de desenvolvimento como um plano linear, apresentando o engajamento em 

torno da transformação da realidade local, pautada na construção coletiva de alternativas que respeitam 

e valorizam a diversidade cultural e ambiental (Santos, 2015; Oliveira, 2025).  As experiências das 

comunidades quilombolas, acima de tudo, nos mostram que a ideia de desenvolvimento deve ser 

repensada em termos de justiça social e ambiental, respeitando a complexidade das interações entre 

seres humanos e natureza (Escobar, 2004). 

A ideia de justiça climática, além de estar relacionada com a natureza ambiental, também 

precisa ter o caráter ético e político, levando em consideração o contexto de racismo ambiental e os 

interesses do capital, reconhecendo a importância da experiência das comunidades quilombolas para a 

discussão da preservação do meio ambiente no Brasil (Silva; Lira; Benzaquen, 2025).    

O conhecimento quilombola e suas práticas não são apenas legítimos, mas essenciais para a 

construção de um futuro mais viável e colaborativo, onde a vida e a biodiversidade possam coexistir 

com respeito (Santos, 2015; Castro, 2024; 2025). Desta forma, os Sistemas Agrícolas Tradicionais 

Quilombolas possibilitam a formação de sistemas culturais e de organização social, representando um 

meio efetivo de existência e resistência (Castro, 2024; 2025).  

Os SATs, baseados na agricultura ancestral e na biointeração, ao passo que possibilitam 

segurança alimentar e proteção ambiental, oferecem contraponto a uma agricultura voltada para 

atender o mercado externo, que ajuda na concentração da riqueza na mão de poucos, colaborando para 

perpetuar as desigualdades sociais e as consequências das mudanças climáticas, uma vez que, em nome 

do lucro, devasta os recursos naturais sobre pretexto do desenvolvimento econômico. Desta forma, 

questiona a ideia de desenvolvimento vendida pela grande mídia, colocando-se como um importante 

aliado na luta pela preservação do meio ambiente. 

Dessa forma, os SATQs tendo como base a agricultura ancestral e a biointeração possibilita 

alternativas sustentáveis ao modelo hegemônico, unindo produção, identidade e equilíbrio ambiental. 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

Agora daremos continuidade analisando, com base em tudo que foi discutido até aqui, como podemos 

refletir sobre a construção de uma reparação biocultural para as comunidades quilombolas. 

 

3.4 TERRITÓRIOS QUILOMBOLAS E A CONSTRUÇÃO DA REPARAÇÃO BIOCULTURAL 

A comunidade quilombola, como um território étnico, traz consigo a sua história, tradições e 

modos de vida, que são produzidos e conduzidos a partir de uma relação de conveniência interativa 

com a natureza (Pasinato, 2018). Essa relação é fruto de um envolvimento territorial, onde a natureza 

oferece todo o necessário para sua continuidade histórica, e, ao se utilizar do meio ambiente, a 

comunidade quilombola protege e preserva os bens naturais quando deles se beneficia (Santos, 2015).  

É uma convivência inspirada no respeito e na interdependência com o meio ambiente (Santos, 

2015; Castro, 2024; 2025), envolvendo saberes e práticas que conformam ligações culturais materiais 

e imateriais, ainda pouco compreendidas nas estratégias de conservação (Fernandes-Pinto, 2024).  

 

Figura 1- Organograma elaborado a partir da pesquisa bibliográfica realizada para a produção deste artigo 

 
Fonte: Escobar, 2010; Santos, 2015; 2023; Drummond, 2017; Castro, 2024-2025. 

 

Detectamos, nesta relação, que, por um lado, o meio ambiente fornece os bens naturais para 

sua sobrevivência e para confecção de objetos utilitários e artesanais, servindo de espaço para 

produção, aperfeiçoamento e transmissão de conhecimentos. Ou seja, disponibiliza elementos 

essenciais que constituem sua dimensão subjetiva, considerando a natureza um ente importante para 

sua formação cultural (Pasinato, 2018; Castro, 2024; 2025). 

Por outro lado, nesta relação recíproca, as comunidades quilombolas possibilitam a salvaguarda 

dos bens naturais, através da manutenção das policulturas, dos modos de vida e das relações com o 

meio ambiente (Castro, 2024; 2025). Desenvolvem conhecimento sobre a natureza, que contribui para 

a preservação da biodiversidade (Oliveira, 2025). E, por meio da luta por autoreconhecimento, 

 Natureza  

 Existência  

 

Espaço de 
produção, 

apefeçoamento 
e defusão de 

conhencimento
s 

 Cultura 
Imaterial 

 Cultura Material 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

demarcação e posse dos seus territórios, possibilitam resistência à pressão externa pela exploração 

predatória dos bens naturais presentes em suas comunidades (Castro, 2024; 2025).  

 

Figura 2 - Organograma elaborado a partir da pesquisa bibliográfica realizada para a produção deste artigo 

 
Fonte: Escobar, 2010; Santos, 2015; 2023; Drummond, 2017; Castro, 2024-2025. 

 

Essa relação de envolvimento entre as comunidades e o meio ambiente nos territórios 

quilombolas surge da relação ancestral construída no processo histórico que, ao mesmo tempo que 

preserva a biodiversidade, contribui para valorar culturalmente a natureza, segundo Drummond (2017, 

p. 2): 

[...]. Cabem neste termo tanto as perspectivas utilitaristas, como a produção de alimentos, 

quanto as perspectivas sagradas, como aquelas que entendem a Terra como um ser vivo venerável. [...]. 

Agricultores, por exemplo, podem valorar sua produção pelo mercado, que lhe proporciona benefícios 

financeiros, ou como expressão e reprodução da identidade cultural do seu grupo social por meio de 

suas práticas agrícolas. 

Além disso, contribui para um complexo de inovações e tecnologias que resultam, por exemplo, 

nos Sistemas Agrícolas Tradicionais Quilombolas (SATQs) (Castro, 2024).  Sistemas criados no 

decorrer do processo histórico, que produzem conhecimento com base no manejo da terra e da 

produção de alimentos, do conhecimento ancestral preservado no Brasil, passando por constantes 

processos de adaptação para se adequar aos mais variados territórios (Moraes-Ornellas; Santos; 

Fernandes, 2023). 

Desta forma, é preciso discutir sobre a reparação “biocultural”, visando tratar dos benefícios 

produzidos pela população quilombola e negra (Castro, 2024; 2025). O reconhecimento e valorização 

do trabalho intelectual e prático dessas populações na construção da agricultura brasileira e na 

elaboração de planos para tratar as questões climáticas no país. Segundo Castro (2024, p. 3):  

  
Comunidades 
Quilombola 

 
Valor 

Cultural da 
Natureza 

 
Resistênci

a a 
Exploração 

 Agricultura 
Ancestral 

 

Preservaçã
o e 

Conservaçã
o da 

biodiversid
ade 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

Diante do cenário agravante das mudanças e injustiças climáticas no Brasil e mundo, há uma 

herança socioambiental preta a ser reconhecida e considerada. Serviços socioambientais que levaram 

a conservação da biodiversidade dos biomas brasileiros, a exemplo da preservação da vegetação nativa 

na Amazônia quilombola. Repulsamos uma Ecologia sem luta antirracista, reproduzida majoritamente 

por uma branquitude que "mata" preto todo dia, enquanto bate palma para o sol, dançando ciranda na 

chuva. No Brasil o racismo fundiário e ambiental segue sendo lucrativo e legalizado pelo Estado, mas 

essa dívida histórica e permanente todo mundo vai pagar. É urgente que a reparação histórica ao povo 

preto se dê para além da garantia de direitos básicos, trata-se de justiça socioambiental, de acesso a 

terra por uma reforma agrária antirracista, e a proteção dos territórios quilombolas e negros, como 

parte integral de uma reparação biocultural. 

A ideia é chamar atenção para sua contribuição para o modo de conviver com a natureza, do 

seu relacionamento com os territórios e da sua maneira de manejar a terra. Destacar os seus serviços 

ecológicos e o papel que pode desempenhar como referência na discussão sobre as mudanças e 

injustiças climáticas e de desenvolvimento no Século XXI. 

A construção de uma reparação biocultural passa necessariamente por uma discussão de 

regularização dos territórios quilombolas. De acordo com o Censo Quilombola (2022), desenvolvido 

pelo IBGE, apenas 12,4% das comunidades quilombolas do Brasil têm seus territórios delimitados. 

Isso significa dizer que 87,6% das comunidades ainda não têm seus territórios regularizados de forma 

oficial.    

Segundo a Coalizão Negra por Direitos (2023), é de extrema importância regularizar os 

territórios étnicos, visto que a diminuição do aquecimento do planeta depende da eliminação do 

desmatamento. No entanto, de acordo com Terra de Direitos (2023), caso o ritmo atual de regularização 

fundiária dos territórios quilombolas continue, levará no mínimo 2188 anos para titular integralmente 

os 1802 processos de regularização iniciados pelo INCRA. 

Mesmo sendo consenso que a diminuição do aquecimento global passa pelo fim do 

desmatamento e que os territórios quilombolas apresentam os menores índices de desmatamento no 

Brasil, ainda são baixos os números apresentados sobre a regularização das terras quilombolas 

(MapBiomas, 2023). O Estado Brasileiro poderia utilizar a demarcação dos territórios quilombolas 

como instrumento importante para o mercado de redução das emissões dos gases de efeito estufa, tão 

difundido na propaganda midiática do desenvolvimento sustentável. Mas, ao contrário disto, segundo 

Simões (2023, p. 2):  

A ausência de demarcação de terras quilombolas e indígenas, povos que foram ao longo de 

séculos os protetores de rios, florestas, fauna e flora - e continuam a ser - é um indicador de que não 

existe o menor compromisso político com estes territórios negros e indígenas que salvaguardam parte 

importante do meio ambiente. Isso, sem falar das comunidades tradicionais pesqueiras, que por conta 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

da poluição de rios e mares vêm tendo sua atividade econômica e sobrevivência absolutamente 

comprometidas sem que nenhuma atitude seja tomada para mudar esta realidade porque estas 

comunidades são negras e indígenas. 

O Estado que prega o comprometimento com as questões relacionadas ao processo de 

“desenvolvimento sustentável”, é o mesmo que ignora a importância da demarcação de terras 

quilombolas, como instrumento para mitigar às mudanças climáticas, na busca por garantir segurança 

alimentar dentro da perspectiva de respeito aos bens naturais.  

Quando se traz à baila a necessidade da discussão de reparação biocultural para as comunidades 

quilombolas, visamos ressaltar não só a sua contribuição com trabalho manual, mas também o 

reconhecimento de seu trabalho intelectual com base no conhecimento ancestral (Castro, 2024; 2025). 

Nesse sentido, a ideia de uma reparação biocultural, passa pela necessidade do reconhecimento 

da importância dos territórios quilombolas, não só como fornecedores de operários para proteção da 

biodiversidade, como também, protagonistas intelectuais e referência na busca para combater as 

consequências das mudanças climáticas e na construção de novas alternativa aos pressupostos do 

desenvolvimento hegemônico.  

Dessa forma, visando ressaltar o contexto mencionado, discutiremos como para as 

comunidades quilombolas a ideia de preservar representa resistir, assumindo ao mesmo tempo, o papel 

de protetores e de padecentes da situação ambiental no Brasil. 

 

3.5 PRESERVAR É RESISTIR: QUILOMBOLAS COMO GUARDIÕES DA BIODIVERSIDADE E 

VÍTIMAS DA VIOLÊNCIA AMBIENTAL 

O estudo feito pelo MapBiomas mostrou que, se for comparada a cobertura vegetal nativa nos 

últimos 38 anos no Brasil, é possível perceber que os territórios quilombolas foram os que mais 

conservaram as florestas, praticaram menos desmatamentos, desenvolvendo relações respeitosas com 

o meio ambiente. Segundo levantamento MapBiomas (2023, p.01 a 06): 

No período analisado, os territórios quilombolas perderam 4,7% da vegetação nativa, enquanto 

as propriedades privadas perderam aproximadamente 17%. A maioria dos territórios quilombolas (181) 

fica na Amazônia, seguida pela Mata Atlântica (136), Caatinga (94), Cerrado (63) e pampa (20). A 

Amazônia também lidera em termos de área: nela, os territórios quilombolas ocupam 2,5 milhões de 

hectares. A Mata Atlântica, que ocupa a vice-liderança em quantidade de territórios quilombolas, fica 

em quarto lugar a extensão total deles é analisada: 278 mil hectares. Caatinga (550 mil hectares) e 

Cerrado (500 mil hectares) vêm em segundo e terceiro lugar, respectivamente. No caso do Pampa, são 

apenas 6,5 mil hectares. A vegetação nativa dos territórios quilombolas está principalmente na 

Amazônia (73%), Cerrado (12%) e Caatinga (10%). Entre 1985 e 2022, os territórios quilombolas 

localizados na Caatinga foram os que mais perderam em área a vegetação nativa (72,6 mil hectares), 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

seguidos por aqueles que ficam na Amazônia (58,4 mil hectares) e no Cerrado (36,7 mil hectares). Já 

na Mata Atlântica foi possível identificar ganho de 7,8 mil hectares de vegetação nativa nos territórios 

quilombolas localizados nesse bioma ameaçado, que apresenta menos de um terço coberto com 

vegetação nativa.  

Para tratar dos SATQs, pode ser tomada como referência a experiência das comunidades 

quilombolas do Vale da Ribeira, que possuem cerca de 481.224 habitantes; são 88 comunidades 

quilombolas na região, que dependem da produção tradicional agrícola do local, em sua maior parte 

de subsistência, para consumo próprio. Outra parte é destinada ao comércio local e regional 

(Rodriguês, 2021).  

Essas comunidades não se diferenciam apenas por desenvolverem métodos de produção, mas 

também se caracterizam por serem um patrimônio cultural e ambiental, que integra conhecimentos 

ancestrais, uso sustentável dos recursos naturais e práticas comunitárias de solidariedade. Os alimentos 

e outros produtos derivados desses sistemas reforçam a segurança alimentar, sustentam a 

sociobiodiversidade, fortalecem a autonomia econômica das comunidades e contribuem para a 

resiliência frente a pressões externas e mudanças climáticas. 

Dentro dessa região essas comunidades ajudam a preservar o maior trecho contínuo de Mata 

Atlântica do país, dos 7% que restam, estão preservados 21% no Vale do Ribeira (Pasinato, 2018). Se 

for tomado como referência o Quilombo São Pedro, mais de 90% do seu território é coberto por 

vegetação nativa. São utilizados apenas 10% para cultivo de alimentos diversos, abrangendo uma área 

de pouco mais de 4.600 hectares, abrigando mais de 50 famílias (D’Alama, 2024). 

O SATQ desenvolvido no Vale do Ribeira tem por característica a itinerância, a baixa pressão 

demográfica e um período de pousio das áreas cultivadas de roça (Ribeiro Filho; Adams; Murrieta, 

2013).  É realizada a derrubada e a queima da vegetação nativa para a abertura da área para o plantio 

e a disponibilização dos nutrientes contidos na biomassa para o solo (Ribeiro Filho; Adams; Murrieta, 

2013). Neste sentido, o ciclo da roça quilombola no Vale do Ribeira acontece da seguinte forma: 

[...] a partir de junho e julho, que geralmente não passa de um hectare. Depois de 15 dias, é 

feita a queima controlada da área e as cinzas fertilizam o solo. [...]. Depois disso, já feito o plantio, que 

geralmente começa em agosto e setembro.  Depois disso, o produtor abandona esse trecho e a floresta 

se regenera. (Boehm, 2024, p.3). 

A organização do SATQ do Vale do Ribeira baseia-se nos processos ecológicos da floresta, 

ocorrendo a partir da derrubada e queimada da vegetação nativa para obter abertura da área para o 

plantio, disponibilizando os nutrientes contidos na biomassa para o solo (Ribeiro Filho, 2015). Esse 

manejo transfere parte dos nutrientes do complexo solo/vegetação para a produção da roça quilombola: 

o arroz, o milho, o feijão, a mandioca e outras culturas (Ribeiro Filho, 2015). 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

Aqui é apresentada a sofisticação da tecnologia do SATQ, o equilíbrio entre o balanço dos 

nutrientes do complexo solo/vegetação da floresta, mesmo com a retirada de parte deles do sistema 

devido à interferência antropogênica (Ribeiro Filho; Adams; Murrieta, 2013). O período de pousio, 

sem queimada, garante a manutenção dos nutrientes das florestas tropicais submetidas ao SATQ – 

processo de decomposição do material botânico não queimado durante o período sem queimada 

garante esse equilíbrio (Ribeiro Filho; Adams; Murrieta, 2013).  

Desta forma, a dinâmica metodológica do SATQ, com base na experiência das comunidades 

do Vale do Ribeira, questiona a legislação ambiental brasileira (Decreto-Lei nº 750/1993) que autoriza 

apenas a derrubada da vegetação em estágio inicial de regeneração para formação dos roçados em 

áreas de floresta. Os SATQs no Vale do Ribeira são desenvolvidos a partir de estágios avançados de 

regeneração da floresta, sem que isso prejudique a preservação da Mata Atlântica. Segundo Ribeiro 

Filho (2015, p. 260): 

Os gestores públicos devem aproximar-se destas populações tradicionais e apoiá-las de acordo 

com os seus conhecimentos tradicionais, além de apresentar soluções embasadas em estudos técnico-

científicos buscando melhorar as condições socioambientais dos envolvidos. Portanto, o modelo 

tradicional do SAT quilombola apresenta sustentabilidade socioambiental, e assim foi até meados da 

década de 50 do século XX. 

Por apresentar uma estrutura complexa, o Sistema Agrícola Tradicional das comunidades do 

Vale do Ribeira foi reconhecido como Patrimônio Cultural Brasileiro, no ano de 2018, pelo Instituto 

do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN). Reconhecido como um conjunto de práticas e 

conhecimentos agrícolas, ecológicos, sociais, religiosos e lúdicos que resultam da experiência histórica 

dessas comunidades no Vale do Ribeira (Iphan, 2020). Com um modo de vida baseado na roça de 

coivara, na chamada agricultura itinerante, os quilombolas manejaram o espaço com um padrão de 

ocupação itinerante, organizando o tempo em função do calendário agrícola (Iphan, 2020). 

Apesar de cumprir função importante no processo de preservação de todos os biomas existentes 

no Brasil, na luta para amenizar as consequências das mudanças climáticas (MapBiomas, 2023), essas 

comunidades quilombolas do Vale do Ribeira também tem sofrido com as transformações climáticas, 

podendo comprometer sua sustentabilidade de forma contínua, que pode levar à completa extinção dos 

Sistemas Agrícolas Tradicionais Quilombola na região (Ribeiro Filho, 2015). 

Outro exemplo da vulnerabilidade das comunidades quilombolas provenientes das agressões 

ao meio ambiente, causados pelos grandes empreendimentos do Polo SUAPE, é a comunidade da Ilha 

das Mercês, na cidade do Cabo de Santo Agostinho-PE (Santos, 2022). Ao longo dos anos, a 

comunidade enfrentou dificuldades devido às atividades industriais desenvolvidas na área, que 

causaram uma série de impactos socioambientais.  



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

O principal problema é a contaminação da água, afetando diretamente a existência da 

comunidade quilombola, que depende dela para a pesca e a agricultura (Silva, 2024). Os 

empreendimentos industriais têm contribuído para o despejo de resíduos no solo e nos corpos d'água, 

comprometendo a qualidade e a disponibilidade da água, peixes e crustáceos para consumo da 

comunidade quilombola e pesqueira. A poluição do ar causada pelas indústrias tem provocado o 

surgimento de doenças respiratórias e alérgicas na localidade (Pyl, 2025). 

Além da emissão de gases tóxicos, como os óxidos de nitrogênio e dióxido de enxofre, 

provenientes das indústrias do Complexo Suape, representando um risco à vida e à saúde dos 

quilombolas. Há registros, ainda, de casos de deslocamento forçado das/os moradores/as do quilombo 

devido ao avanço das atividades industriais (Santos, 2022).  

Neste sentido, a comunidade tem sofrido pressões para abandonar suas terras e se mudar para 

outras áreas, muitas vezes sem receber as compensações adequadas (Santos, 2022; Silva, 2024). Essa 

situação acaba gerando conflitos, perda de identidade cultural e dificuldades de adaptação em novos 

locais (Pyl, 2025).  

Para continuar com a nossa descrição em torno das situações de vulnerabilidade que afetam as 

comunidades quilombolas no Brasil, boa parte delas provenientes das agressões ao meio ambiente 

causadas por grandes empreendimentos, citamos a Comunidade Quilombola do Degredo, em 

Linhares/ES, que sofre com as consequências do rompimento da Barragem de Fundão, em 

Mariana/MG. Os rejeitos da barragem chegaram ao Degredo, contaminando a água e o solo, 

prejudicando a pesca, a agricultura e outras atividades essenciais para a existência da comunidade 

(Lins; Mozine, 2025).  

O que aconteceu com a comunidade quilombola do Degredo, após o desastre de Mariana/MG, 

é um exemplo dos desafios enfrentados pelas comunidades quilombolas no Brasil, que precisam lidar 

com a violência ambiental, a falta de reconhecimento de seus direitos e a luta por reparação (Lins; 

Mozine, 2025).  

De maneira geral, as comunidades quilombolas são umas das primeiras que sofrem com 

a diminuição da disponibilidade de água, com o aumento da frequência de secas e de enchentes, com 

a perda de biodiversidade proveniente das mudanças climáticas (Dalla-Nora; Sato, 2019). Como 

consequência, tem ocorrido a redução da produção agrícola quilombola, impactando as plantações de 

milho, feijão e mandioca que são base para sua existência, e aumentando a insegurança alimentar e 

nutricional em seus territórios (Serra, 2023).  

Por mais que o debate climático tenha sido ampliado em todas as estruturas e camadas sociais, 

as comunidades quilombolas ainda não participam dos debates e da elaboração de políticas públicas 

voltados ao enfrentamento das mudanças climáticas (Serra, 2023).  



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

Os movimentos quilombolas podem e devem ocupar mais espaço no debate sobre justiça 

climática, uma vez que as comunidades quilombolas são referência quando se trata de experiência no 

processo de convivência respeitosa com a natureza e, ao mesmo, por ser um dos grupos mais 

impactados com as mudanças climáticas. A situação ambiental no país exige que as comunidades 

quilombolas enfrentem as consequências das mudanças climáticas provenientes das intempéries da 

natureza e, principalmente, pelo processo de predação dos recursos naturais, desenvolvido na 

sociedade contemporânea em nome do progresso capitalista.  

Diante de tudo que foi apresentado e discutido neste artigo, podemos afirmar que o trabalho 

desenvolvido pela população quilombola tem contribuído para uma relação ambiental equilibrada, 

gerando práticas sustentáveis, proporcionado preservação da biodiversidade em todo território 

brasileiro. Por outro lado, essa população tem sido vítima dos grandes empreendimentos com sua sanha 

pelos recursos naturais presentes nessas comunidades. Além disto, ou por consequência disto, tem sido 

vítima da violência do racismo ambiental, manifestado principalmente na falta de políticas públicas 

voltadas para combater as consequências das mudanças climáticas dentro dos seus territórios.  

Dessa forma, podemos afirmar que a resistência quilombola não se caracteriza apenas por lutar 

pela manutenção da vida, também está relacionada com a necessidade de continuidade da memória, da 

cultura e por justiça socioambiental.  

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Os Sistemas Agrícolas Tradicionais Quilombolas (SATQs) não são apenas formas de produzir 

alimentos, são representações da resistência histórica, inspiradas nos saberes-fazeres ancestrais, 

gerando modos interativos de convívio com o meio ambiente. No decorrer da história, as comunidades 

quilombolas produziram adaptações agrícolas conforme as suas necessidades e as exigências 

ecológicas dos seus territórios. 

Uma proposta contrastante com o modelo de desenvolvimento hegemônico — linear, 

consumista e centrado no lucro, que prevê a conjugação da produção e manutenção dos bens naturais. 

É desenvolvido um processo de gestão da biodiversidade nos seus territórios, colaborando para a 

preservação da natureza. E isso pode ser comprovado com os menores níveis de desmatamento, 

mostrando como os sistemas tradicionais quilombolas são importantes aliados para o enfrentamento 

das consequências das mudanças climáticas.  

Desempenham função importante para a continuidade da identidade cultural e para segurança 

alimentar, mesmo assim, são ameaçados por interesses externos que se utilizam do discurso do 

desenvolvimento hegemônico, principalmente, os grandes empreendimentos, produzindo 

consequências ambientais e sociais que atingem e colocam em xeque a sua continuidade. 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

Além disso, fica evidente a dívida histórica existente com as comunidades quilombolas, não só 

por sua relevância para questões materiais, mas também, por sua contribuição intelectual para o 

desenvolvimento da agricultura e para a preservação do meio ambiente no Brasil.  

É de suma importância o reconhecimento da relevância do saber quilombola no contexto de 

mudança climática, e esse reconhecimento passa necessariamente pela regularização de seus 

territórios, uma vez que a grande maioria não está oficialmente reconhecida, o que compromete a 

efetividade de suas práticas e sua segurança jurídica. 

Se de fato, existe o interesse no debate climático de buscar alternativas ao modo de 

desenvolvimento contemporâneo, é preciso incluir as comunidades quilombolas na mesa de discussão. 

Incluir como protagonista, com o seu acúmulo no tema da preservação do meio ambiente, com seu 

vasto conhecimento no manejo da terra e dos recursos naturais em seus territórios.  

E reconhecer isso, é tratar de justiça racial dentro do debate climático, compreendendo, que só 

haverá justiça ambiental se acontecer reparação histórica para aqueles que têm protegido a vida e a 

natureza com sabedoria, resistência e dignidade durante alguns séculos. 

  



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

REFERÊNCIAS 

 

BOEHM, Mariana. A titulação de territórios quilombolas é fundamental para reduzir o 

desmatamento. Gênero número, 14 de maio de 2024. Disponível aqui 

https://www.generonumero.media/artigos/territorios-quilombolas-desmatamento/. Acesso em: 15 jun. 

2025. 

 

CARNEIRO, Edison. Quilombo dos Palmares. São Paulo: Nacional, 1988. 

 

CARVALHO, Maria Rosário de; REESINK, Edwin B. Uma etnologia no Nordeste brasileiro: 

balanço parcial sobre territorialidades e identificações. BIB – Revista Brasileira de Informação 

Bibliográfica em Ciências Sociais, São Paulo, n. 87, p. 71–104, 2018. 

 

CASTRO, Franciléia Paula. Agricultura Quilombola: Tecnologia ancestral para o futuro dos sistemas 

alimentares. Nexo Jornal, Opinião, 2024.   Disponível aqui: 

https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2024/07/26/agricultura-quilombola-tecnologia-ancestral-para-o-

futuro-dos-sistemas-alimentares.  Acesso em: 10 jun. 2025. 

 

CASTRO, Franciléia Paula. Do racismo fundiário ao racismo ambiental. Midia Ninja, 20 nov. 

2024. Disponível em: https://midianinja.org/opiniao/do-racismo-fundiario-ao-racismo-ambiental/. 

Acesso em: 10 jun. 2025. 

 

CASTRO, Franciléia Paula. Agricultura ancestral e reparação biocultural: uma conversa com 

Fran Paula. Alma Preta: Cotidiano, 2025. Disponível em: 

https://almapreta.com.br/sessao/cotidiano/agricultura-ancestral-e-reparacao-biocultural-uma-

conversa-com-fran-paula/. Acesso em: 05 jun. 2025. 

 

 

COALIZAÇÃO NEGRA POR DIREITOS. Para controle do aquecimento do planeta, 

desmatamento zero! COP26, 2023. 

 

DALLA-NORA, Giseli; SATO, Michèle. Pontes nas securas das águas: reflexões sobre as mudanças 

climáticas e justiça climática em comunidades quilombolas. Ciência Geográfica, Bauru, v. 23, n. 1, 

p. 76-88, jan./dez. 2019. 

 

D’Alama, Luna. Cultivo ancestral nas comunidades quilombolas. SESC-SP, 28 de agosto 2024. 

Disponível em: https://www.sescsp.org.br/editorial/cultivo-ancestral/. Acesso em: 20 jun. 2025. 

 

DRUMMOND, Paula. Os valores da natureza. Boletim Biota Highlights, São Paulo: Programa 

BIOTA/FAPESP, 10 maio 2017. Disponível em: https://www.biota.org.br/os-valores-da-natureza/. 

Acesso em: 14 jun. 2025. 

 

ESCOBAR, Arturo. O lugar da natureza e a natureza do lugar: globalização ou pós-

desenvolvimento? In: SANTOS, Milton; SOUZA, Maria Adélia; SILVEIRA, Maria Laura (org.). 

Território: globalização e fragmentação. São Paulo: Hucitec/ANPUR, 1996. 

 

ESCOBAR, Arturo. Os Lugares do Saber: gênese, estrutura e dinâmica de uma epistemologia do 

sul. Porto Alegre: Sulina, 2004. 

 

FERNANDES-PINTO, Erika. Valores culturais da natureza: desatando nós e criando laços na 

implementação de políticas de conservação. Desenvolvimento e Meio Ambiente, [S. l.], v. 63, 2024. 

Disponível em: https://revistas.ufpr.br/made/article/view/89662. Acesso em: 14 jun. 2025. 

 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

FREITAS, Décio. Palmares: a guerra dos escravos. 4. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1982. 

 

GOMES, Flávio dos Santos. Mocambos e quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil. 

São Paulo: Claro Enigma, 2015.  

 

GONZÁLEZ DE MOLINA, Manuel et al. Introducción a la agroecología política. Ciudad 

Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 2021. 

IPHAN. Comunidade tradicional traz ao Brasil primeiro título de Patrimônio Agrícola 

Mundial. 11 mar. 2020. Disponível em: 

http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/5590/comunidade-tradicional-traz-ao-brasil-primeiro-

titulo-de-patrimonio-agricola-mundial. Acesso em: 6 jul. 2023. 

 

IBGE. Censo demográfico 2022: Quilombolas. Agência de Notícias IBGE, 19 jul. 2024. Disponível 

em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/40704-

censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao 

. Acesso em: 05 maio 2024. 

 

LINS, Lorena; MOZINE, Augusto Cesar Salomão. Territorialidade e ancestralidade: formação e 

reconhecimento da comunidade pescadora extrativista do Quilombo do Degredo, Brasil. Revista de 

Estudios Sociales, n. 91, p. 57-79, 2025. 

 

MAPBIOMAS. Cobertura da vegetação nativa nos territórios quilombolas no Brasil. Coleção 8. 

Publicado em 2023. Disponível em: https://brasil.mapbiomas.org/wp-

content/uploads/sites/4/2023/12/FACT_MapBiomas_Quilombos_18.12.pdf. Acesso em: 02 jun. 

2025. 

 

MAESTRI, Mário. FIABANI, Adelmir. O mato, a roça e a enxada: a horticultura quilombola no 

Brasil escravista (séculos XVI-XIX). In: MOTTA, Márcia. ZARTH, Paulo (org.). Formas de 

resistência camponesa: visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história (vol-I) -

Concepções de justiça e resistência nos Brasis. São Paulo: Editora Universitária/UNESP.  

 

MORAES-ORNELLAS, Valeria dos Santos; SANTOS Isabelle Lorrane Silva; FERNANDES, 

Marcus Emanuel Barroncas. Ecologia Cultural da Comunidade Quilombola do Torres, Tracuateua-

PA, Revista Geo Amazônia, v. 11, n. 22, 2023. Disponível em: 

https://periodicos.ufpa.br/index.php/geoamazonia/article/view/14683. Acesso em: 20 jun. 2025. 

 

OLIVEIRA, Alasse. Agricultura tradicional: O que é e quais as características? Blog Aegro, 13 de 

janeiro de 2025. Disponível em: https://blog.aegro.com.br/agricultura-tradicional/. Acesso em: 15 

jun. 2025. 

 

PASINATO, Raquel. Por que o sistema agrícola tradicional quilombola do Vale do Ribeira é 

patrimônio cultural brasileiro? O eco, 30 set. 2018. Disponível em: 

https://oeco.org.br/analises/por-que-o-sistema-agricola-tradicional-quilombola-do-vale-do-ribeira-e-

patrimonio-cultural-

brasileiro/#:~:text=As%20t%C3%A9cnicas%20de%20plantio%20de,preservada%20no%20Vale%20

do%20Ribeira.  Acesso em: 05 jun. 2025. 

 

PYL, Bianca. Comunidades quilombolas enfrentam os desafios persistentes da seca na 

Amazônia. Le Monde Diplomatique Brasil, 9 abr. 2025. Disponível em: 

https://diplomatique.org.br/comunidades-quilombolas-seca-na-amazonia/. Acesso em: 25 jun. 2025. 

 

RIBEIRO FILHO, Alexandre Antunes. Impactos do sistema agrícola itinerante sobre os solos de 

remanescente de Mata Atlântica com uso e ocupação por comunidades quilombolas do Vale do 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

Ribeira (São Paulo, Brasil). 2015. 387 p. Tese. (Doutorado em Ecologia de Ecossistemas Terrestres 

e Aquáticos) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 

 

RIBEIRO FILHO, Alexandre Antunes, ADAMS, Cristina, MURRIETA, Rui Sergio Sereni. The 

impacts of shifting cultivation on tropical forest soil: a review Impactos da agricultura itinerante 

sobre o solo em forestas tropicais: uma revisão. Bol. Mus. Para. Emílio Goeldi. Cienc. Hum., 

Belém, v. 8, n. 3, p. 693-727, set.-dez. 2013. 

 

RODRIGUÊS, Thiago. Sistema de plantio quilombola se torna patrimônio cultural do Brasil. 

Em.com.br, Diversidade, 26 de outubro 2021. Disponível em: 

https://www.em.com.br/app/noticia/diversidade/2021/10/26/noticia-diversidade,1316903/sistema-de-

plantio-quilombola-se-torna-patrimonio-cultural-do-brasil.shtml.  Acesso em: 07 jun. 2025. 

 

SALOMÃO, Fausy Vieira; CASTRO, Cristina Veloso de. A identidade quilombola: territorialidade 

étnica e proteção jurídica. Cadernos do Programa de Pós-Graduação em Direito – 

PPGDir./UFRGS, v. 13, n. 1, 2018. Disponível em: https://doi.org/10.22456/2317-8558.73034. 

Acesso em: 20 jun. 2025. 

 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Biointeração. In: SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, 

quilombos – modos e significado. Brasília: Editora Universitária/UNB, 2015. p-81- 101. 

 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Piseagrama/Ubu, 2023. 

 

SANTOS, Luís Paulo Santana da Silva. Entre choques, apagamentos e irrupções: o caso da região 

de Suape e do Quilombo llha de Mercês. 2022. 252f. Dissertação. (Mestrado em Antropologia) - 

Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2022. 

 

SEN, Amartya. Desenvolvimento como liberdade. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

SERRA, João. Mudanças climáticas: como esse problema tem afetado as populações quilombolas. 

Tapajós de Fato, 2023. Disponível em: https://www.tapajosdefato.com.br/noticia/1049/mudancas-

climaticas-como-esse-problema-tem-afetado-as-populacoes-quilombolas. Acesso em: 30 jun. 2025. 

 

SILVA. José Nunes da. A atualidade do Campesinato Negro no Nordeste Brasileiro e suas 

contribuições para a construção do conhecimento agroecológico. Rev. Brasileira de Agroecologia, 

v. 14, n. 2, 2019, Edição Especial: Workshop sobre perspectivas de ensino, pesquisa e extensão em 

agroecologia no Brasil / junho de 2019. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/rbagroecologia/article/view/50122. Acesso em: 20 jun. 2025. 

 

SILVA, Danilo Santos da; LIRA, Wagner Lins; BENZAQUEN, Júlia Figueredo. Além da natureza 

Puramente Ambiental e Física: É possível pensar em justiça climática sem justiça 

racial? ARACÊ, [S. l.], v. 6, p. 32782–32792, 2025. Disponível 

em: https://periodicos.newsciencepubl.com/arace/article/view/5931 . Acesso em: 27 jun. 2025. 

 

SILVA, Jackson Antonio Lopes da; ARAÚJO, Yohanna Raíres Barbosa de Freitas Alves. Quilombo 

Mercês: conflitos socioambientais na resistência pelo território. Revista Rural e Urbano, v.9, n. 2, 

2024. p. 72-88. Disponível em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/ruralurbano/article/view/262095.  

Acesso em: 27 jun. 2025. 

 

SIMÕES, Nataly. Falta de demarcação de terras mostra que racismo ambiental está longe de 

acabar. 30 jun 2023. Disponível em: https://www.terra.com.br/nos/falta-de-demarcacao-de-terras-

mostra-que-racismo-ambiental-esta-longe-de-

acabar,0d674e77ad168a1d22f05050b4d9e964pxzy6jrv.html. Acesso em: 30 maio 2025. 



 

 
Revista Boletim de Conjuntura, São José dos Pinhais, v.25, n.74, p.1-24, 2026 

 

TERRA DE DIREITOS. Finalização da titulação de territórios quilombolas pode acontecer 

apenas no ano de 4732. Haverá mundo? 2023. Disponível em: https://encurtador.com.br/HnR71. 

Acesso em: 30 maio 2025. 

 

 


